
        
            
                
            
        

    
In ấn kinh sách 

Giảng rộng 

Cho dù sẵn có món ngon vật lạ, nếu không nếm vào cũng không thể biết được 

vị ngon. Cho dù sẵn có đạo lý nhiệm mầu, nếu không học hỏi tu tập cũng không 

thể biết được chỗ vi diệu uyên áo. Trong cuộc đời này, thân người là điều mong 

manh  dễ  mất  nhất, 1 mà  Phật  pháp  là  điều  khó  được  nghe  biết  đến  nhất. 2 Nếu 

như đức Như Lai không xuất thế độ sinh, rộng truyền Phật pháp, ắt hẳn cả hai 

cõi trời, người vẫn còn mãi mãi chìm trong đêm dài vô minh tăm tối. 

Chẳng riêng gì những người thô thiển, kiến thức hẹp hòi, đến như các nhà Nho 

học  rộng  nghe  nhiều  thì  chỗ  thấy  biết  cũng  còn  giới  hạn,  không  thể  sánh  với 

Phật pháp. Như ngẩng đầu quan sát trời cao, người đời thường nghĩ chỉ có một 

thế  giới này  với  mặt  trời,  mặt  trăng,  mà  không biết  rằng  còn có  vô  số  cõi  thế 

giới khác nữa. Hoặc như cho rằng con người đầu tiên được sinh ra từ thời Bàn 

Cổ, nhưng thật không  biết  là trong  vô số kiếp  từ trước đến nay, mỗi  chúng ta 

đều đã trải qua không biết bao nhiêu đời sống. Hoặc cho rằng các vị Thiên đế, 

Thiên  tiên  là  những  bậc  cao  quý  nhất,  không  ai  sánh  bằng,  nhưng  thật  không 

biết rằng họ cũng chỉ là phàm phu chưa thoát khỏi luân hồi trong sáu nẻo. 3 Hoặc 

như cho rằng sau khi chết thì thân thể hư hoại, hồn phách tiêu tán, nhưng thật 

không biết rằng mỗi chúng ta đều sẵn có một điểm linh quang, dù trải qua bao 

nhiêu kiếp sống cũng chưa từng mất đi sự sáng suốt, làm sao có thể hoại diệt? 

Lại như cho rằng cha mẹ hoặc người thân khi đã qua đời thì không còn làm gì 

được nữa, nhưng không biết rằng một khi học được pháp Phật vi diệu này rồi thì 

dù có trải qua muôn ngàn kiếp sống cũng đều tự biết cách tu tập, thường gieo 



1 Đức Phật dạy: “Mạng người còn mất chỉ trong hơi thở.” Người đời thường không lưu tâm, đến khi cái chết cận kề mới sinh 

lòng hối tiếc. Thậm chí thở ra không hẹn lúc thở vào, làm sao có thể lơ là chểnh mảng, lúc còn tu tập được lại không gắng 

sức tu? 

2 Trong Kinh điển thường dùng ví dụ con rùa mù để nói đến sự khó khăn của người gặp được pháp Phật. Ví như trong biển cả có 

con rùa mù, cứ 100 năm mới nổi lên mặt biển một lần, lại có một thân cây bộng trôi đi qua lại trong biển ấy, cứ 100 năm mới 

trôi ngang chỗ con rùa mù một lần. Cơ hội của mỗi chúng ta được làm người và được nghe biết, tin nhận Phật pháp cũng khó 

khăn như con rùa kia có thể gặp được thân cây bộng để chui vào. 

3 Sáu nẻo, hay sáu đường, hay lục đạo, chỉ cho sáu cảnh giới mà tất cả chúng sinh do nghiệp lực nên đều phải lưu chuyển trong 

đó. Sáu nẻo bao gồm: cõi trời, cõi người, cõi a-tu-la, cõi địa ngục, cõi ngạ quỷ và cõi súc sanh. 

nhân lành, gặt quả tốt. Hoặc như khi thấy người hiền lương gặp điều trắc trở, kẻ 

xấu ác được như ý muốn, liền cho rằng lẽ trời chẳng đáng tin theo, nhưng thật 

không  biết  rằng hết  thảy  đều do  nghiệp  nhân  từ  đời trước chiêu  cảm,  dù  mảy 

may cũng không sai lệch. 

Thật vĩ đại thay, Giáo pháp kinh điển của Như Lai! Quả thật là con thuyền từ bi 

đưa muôn người vượt qua bể khổ, là ngọn đuốc quý báu trên con đường tối tăm 

u ám, là bầu sữa mẹ lúc sơ sinh, là lúa gạo trong năm mất mùa đói kém. Vì thế, 

khi Tôn giả A-nan kết tập Kinh điển, Phạm vương, Đế thích đều cầm lọng che 

hầu, bốn vị Đại thiên vương đích thân quỳ nâng bốn chân tòa báu. Sách vở của 

thế gian thật không thể đem ra so sánh, dù chỉ trong muôn một. Cho nên, việc in 

ấn lưu hành Kinh sách quả thật là điều không thể không làm. 

Đức Thế Tôn trước khi thành đạo, trong vô số kiếp đã vì cầu Phật pháp mà sẵn 

sàng xả bỏ thân mạng, có lúc chỉ cầu một câu kinh, một bài kệ mà bỏ cả ngôi 

vua, hoặc xa lìa vợ con, không việc gì không làm. Cho nên, pháp môn của Phật 

như  cam-lộ  quý  báu,  không  phải  lúc  nào  cũng  sẵn  có  trong  đời.  Người  đời 

không hiểu sự quý báu như thế, thường xem nhẹ Kinh Phật, đâu biết rằng đến 

vài ba ngàn năm sau nữa, dù muốn cầu được một câu, một chữ trong Kinh điển 

cũng không thểđược. 

Trong kinh  Pháp diệt tận4có dạy rằng: Khi Chánh pháp sắp mất đi, màu áo cà-

sacủa tỳ-kheocòntự nhiên hóatrắng, huống hồ Batạng5Kinh văngiáo điển. 6Rồi từ 

khi  Chánh  pháp  mất  đi,  phải  trải  qua  hơn  8.806.000  năm, 7Bồ  Tát  Di-lặc  từ 

cungtrời Đâu-suất hạsanh, thế gian mới lại có Phật. 8Bốn tiểu kiếp từ thứ 11 đến 



4 Tên đầy đủ là Phật thuyết Pháp diệt tận kinh (佛說法滅盡經), được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh ở tập 12, kinh số 

396, mất tên người dịch. Ở đây chỉ trích ý kinh, không phải nguyên văn. 

5 Ba tạng (Tam tạng): chỉ Kinh tạng (những kinh điển do Phật hoặc đệ tử Phật thuyết dạy), Luật tạng (những giới luật do đức 

Phật  chế  định)  và  Luận  tạng  (những  luận  giảng  do  đức  Phật,  chư  vị  Tổ  sư,  Luận  sư...  giảng  rộng  các  vấn  đề  được  đề cập trong Kinh điển.) 

6Kinh Lăng Nghiêm sẽmất trướcnhất, Kinh Di-đà sẽmất sau cùng. (Chú giải của soạn giả) 

7Phần trước hơn 8.406.000 nămlà thuộc tiểu kiếp thứ chín; phần sau 400.000 nămthuộc tiểu kiếp thứ mười. (Chú giải của soạn 

giả) 

8 Đức Phật Di-lặc là vị Phật thứ năm trong kiếp Hiền. (Chú giải của soạn giả) 

thứ 14 đều không có Phật. 9Đến tiểu kiếp thứ15, sau khi đức Phật SưTử xuất thế, 

lại  có các vị  Phật nối nhau thành đạo,  gồm  cả  thảy 993  vị, có thể xem  là  giai 

đoạn Phật pháp hưng thịnh nhất.Nhưng rồi 4 tiểu kiếp từ thứ 16 đến thứ 19 lại 

không  có  Phật.Mãi  đến  tiểu  kiếp  thứ  20,  sau  khi  đức  Phật  Lâu-chí10 xuất  thế, 

vừa đủ số 1.000 vị Phật thì thế giới Ta-bà này cũng hoại diệt mất.Từ đó, lại trải 

qua60 tiểu kiếp11rồi mới có Đức Phật Nhật Quang ra đời. 12 

Pháp  Phật  thật khó  gặp như  thế, nay  ta may mắn sinh  ra  vào thời  gian còn có 

pháp  Phật  lưu  truyền,  lẽ  nào  lại  như  người  vào  núi  châu  báu  mà  trở  về  tay 

không? 13Người ởchâu Bắc-câu-lô, tuổi thọ trung bình đến hơn nghìn tuổi, nghĩ 

tưởng đến y phục liền tự nhiên có được y phục, nghĩ tưởng đến thức ăn liền tự 

nhiên  có  được  thức  ăn,  mắt  không  thấy  cảnh  đau  buồn,  tai  không  nghe  tiếng 

tranh  đoạt, so  với  các đời  Đường,  Ngu,Tam đại14thật  vượt  hơn đến  trăm ngàn 

lần.  Theo như  thế  tục  mà nóithìđời sống  nơi  ấy  quả  là hưng  thịnh phi thường, 

nhưng  theo  Phật  pháp  lại  xếp  vào  một  trongTám  nạn, 15vì  người  cõi  ấy  chỉ 

hưởngphước si mê, 16không tin Tam bảo, không biết đến Giáo pháp xuất thế. 17 



9 Tuổi thọcon người một lần tăng một lần giảm là một tiểu kiếp, mỗi tiểu kiếp có 16.800.000 năm. (Chú giải của soạn giả)  

10 Tức Bồ Tát Vi Đà. (Chú giải của soạn giả) 

11 Bao gồm 20 tiểu kiếp của giai đoạn thế giới Ta-bà này hoại diệt, 20 tiểu kiếp của giai đoạn thế giới rỗng không, và 20 tiểu 

kiếp của giai đoạn hình thành thế giới tương laithuộc kiếp Tinh Tú. (Chú giải của soạn giả) Như vậy là trọn vẹn 4 giai đoạn 

của  mỗi một thế giới, gồm  thành,  trụ,  hoại và  không. Mỗi giai đoạn là 20 tiểu kiếp. Thế giới Ta-bà của chúng ta hiện đang trong giai đoạn   trụ, nên tiếp tới sẽ là các giai đoạn  hoại và   không. Sau  đó mới  đến giai  đoạn hình thành một thế giới mới, cũng kéo dài 20 tiểu kiếp. 

12 Đức Phật này là vị Phật đầu tiên của kiếp Tinh Tú. (Chú giải của soạn giả) 

13 Ý nói gặp được pháp Phật mà không khởi lòng tin sâu tu tập nên không được hưởng sự lợi lạc từ pháp Phật, chẳng khác nào 

kẻ đã vào được núi châu báu lại trở về tay không, chẳng thu nhặt được gì. 

14 Tam đại: chỉ 3 đời nhà Hạ, nhà Thương và nhà Chu trong lịch sử Trung Hoa. 

15 Tám nạn (Bát nạn): chỉ 8 hoàn cảnh khiến cho chúng sinh rất khó tu tập Phật pháp, bao gồm: (1) địa ngục,(2) ngạ quỷ,(3) súc 

sinh, (4) sinh vào châu Bắc Câu-lô (tức châu Uất-đan-việt),(5) sinh lên cõi trời Trường thọ,(6) sinh làm người đui mù, câm 

điếc, (7) sinh làm người thế trí biện thông,và(8) sinh ra trước hoặc sau khi Phật xuất thế. 

16 Do đời trước chỉ làm việc phước đức một cách si mê, thiếu trí tuệ. (Chú giải của soạn giả) 

17Bồ Tát Vi Đà không cảm hoá được người ở châu này, nên chỉ thấy nói đến ba châu cảm ứng (Chú giải của soạn giả) Ba châu 

bao gồm Nam Thiệm bộ châu, Tây Ngưu hóa châu và Đông Thắng thần châu. 

Pháp Phật quý báu như  thế, nên khi tôi đọc đến câu  “buộc  tăng hoàn tục,  đốt 

 hết kinh Phật”  của Hàn Dũ, 18thật không sao kiềm chế được lòng thương xót cho 

kẻ si mê ấy! 

Dưới đây phụ đính Biểu đồ Pháp giới theo như được trình bày trong Kinh Phật. 

Biểu đồ pháp giới duy tâm 

Bốn bậc thánh, sáu cõi phàm đều do tâm tạo. 19 

Phật là bậc thầy dẫn dắt Ba cõi, 20là đấngcha lành chung của bốn loài, 21dù khắp 

cõi trời, người, thế gian hay xuất thế gian,không ai sánh bằng Phật. 

Bồ  Tát  gồm  năm  mươi  mốt  bậc:  Mười  tín,  Mười  trụ,  Mười  hạnh,  Mười  hồi 

hướng, Mười địa và Đẳng giác. 22 

Duyên giác là các vị do nghe biết Mười hai nhân duyên mà giác ngộ, chỉ tự độ 

mình, chưa thể cứu độ người khác, nhưng tự thân các vị đã vượt ngoài Ba cõi. 

Thanh văn là các bậc tu chứng nhờ được nghe Pháp âm, tức bốn thánh quả:Tu-

đà-hoàn, Tư-đà-hàm, A-na-hàm và A-la-hán. 

Chúng  sinh tu  Mười  điều  lành(Thập thiện)  thì  sinh  lên  các  cõi  trời, hưởng  sự 

khoái lạc.Trong Ba cõi có tổng cộng 28 cảnh trời. 

Chúng sinh giữ trọn được Năm giới thì sinh vào cõi người, tuy vậy có kẻ hiền 

người ngu chẳng đồng.Trong số đó, người tạo nhiều phước đức đến mức cùng 

cực là bậc thánh nhân. 



18 Câu này nằm trong một bài biểu văn bài xích Phật giáo của Hàn Dũ (韓愈), tức là bài Nguyên Đạo (原道). Trong đó ông hết 

lời bài bác đạo Phật và kiến nghị triều đình bắt tất cả tăng ni phải hoàn tục, đốt hết tất cả kinh Phật, và phá hủy tất cả chùa 

chiền, tự viện. 

19 Bốn bậc thánh là chư Phật, Bồ Tát, Duyên giác và Thanh văn. Sáu cõi phàm là các cõi trời, người, a-tu-la, địa ngục, ngạ quỷ 

và súc sanh. 

20 Ba cõi gồm cõi Dục, cõi Sắc và cõi Vô sắc (Dục giới, Sắc giới và Vô sắc giới). Chúng sinh theo nghiệp lực lưu chuyển, dù 

thiện dù ác cũng không ra ngoài ba cõi này. Chỉ riêng những bậc tu hành theo pháp xuất thế mới có thể dứt trừ nghiệp lực, ra 

khỏi ba cõi, tức không còn sinh tử luân hồi. 

21 Ở đây phân biệt bốn loài hay tứ sanh bao gồm các loài sinh ra từ trứng (noãn sanh), các loài sinh ra từ bào thai (thai sanh), các loài sinh ra từ chỗ ẩm thấp (thấp sanh) và các loài sinh ra do sự biến hóa (hóa sanh). Tất cả chúng sinh hữu tình đều sinh ra 

bởi một trong bốn cách này. 

22 Theo âm Hán Việt là Thập tín, Thập trụ, Thập hạnh, Thập hồi hướng, Thập địa và Đẳng giác. 

A-tu-la  là  những  chúng  sinhcó  đủ  phước  như  chư  thiên  nhưng  không  có  đức 

hạnh như chư thiên. 

Chúng sinh có bốn cách sinh ra là: sinh ra từ trứng (noãn sinh), sinh ra từ bào 

thai (thai sinh), sinh ra từ sự ẩm thấp (thấp sinh) và sinh ra do sự biến hóa (hóa 

sinh). 

Những kẻ ngu si tà kiến, nợ nần không trả, khi chết sinh làm súc sinh, bị người 

giết hại, tuy có miệng nhưng không tranh biện gì được. 

Những  kẻ  keo  kiệt  không  bố thí,  sau  khi  chết sinh  làm  quỉ đói,  trải  nhiều  đời 

kiếp  không được ngheđến  tên gọi  thức ăn nước uống, nói gì đến  việc được ăn 

uống,nỗi khổ đó thật khôn cùng. 

Những kẻ bác bỏ nhân quả, làm đủ các việc ác, sau khi chết sinh vào địa ngục, 

một ngày một đêm trải qua muôn lần chết đi sống lại mà chịu khổ. 

Thế giới Ta bà 

Nói  “ba  ngàn  đại  thiên” có  nghĩa  rằng:  từ  một,  hai,  cho đến  một  ngàn  cõi  Tứ 

thiên hạlà một tiểu  thiên  thế giới;  lại từ  một, hai, cho  đến  một ngàn tiểu thiên 

thế giớilà một trung thiên thế giới;lại từ một, hai, cho đến một ngàntrung thiên 

thế giớilà một đại thiên thế giới.Vì có ba lần số ngàn như vậy mới thành một đại 

thiên thế giới cho nên gọi là “ba ngàn đại thiên”nhưng thật ra là chỉ cho một đại 

thiên thế giới mà thôi. 

Núi đại Thiết vi  

Đây là tên gọi chung chỉ thế giới mà đức Phật Thích-ca đã ra đời,cùng với toàn 

cõi thế giới ba ngàn đại thiên này. Nếu tính hết trong toàn cõi thế giới thì có đến 

100.000.000 cõiTứ đại thiên hạ bao quanh ngọn núi này. 

Tứ đại thiên hạ 

Bao  gồm 4 châu,  đều nằm  ở  khoảng  giữa  đường  đi của  mặt trời và  mặt trăng, 

chính giữa là núi Tu di, trên đỉnh là cung trời Đao-lợi. 

Châu  Nam  thiệm bộ  có 16 nước  lớn,  500 nước  trung  bình, 100.000 nước nhỏ, 

nước Thiên Trúc nằm ngay chính giữa. 23 

Châu Đông thắng thần, chính là nước Trung Hoa,nằm về phía đông nam nước 

Thiên Trúc, nên còn gọi là nước Đông Chấn Đán, cũng gọi là nước đông Chi-

na, là một quốc gia có văn hiến. 

Năm phước báocủa người ấn tống kinh điển 

Một  là được  trường  thọ,  hai  là được  giàu  có,  ba  là  được  thân  thể  đoan  chính, 

bốn là được sanh vào nhà tôn quí, năm là được thông minh. 

Phước báo của người tụng kinh 

Do không sát sinh, không trộm cắp, giữ hòa khí, tin Phật và giác ngộ nên không 

rơi vào tám hoàn cảnh khó tu tập Phật pháp, bao gồm: 

Bốnhoàn cảnh trong cõi người: (1) sinh ra trước hay sau lúc Phật xuất thế, (2) 

sinh  vào  châu  Bắc-câu-lô,  (3)  sinh  làm  người  đui  mù,  câm  điếc,(4)  sinh  làm 

người thế trí biện thông. 

Bahoàn cảnh trong ba đường ác:(5) địa ngục,(6) ngạ quỷ, (7) súc sinh. 

Mộthoàn cảnh trong cõi trời:(8) sinh vào cõi trời Vô tưởng. 

Trưng dẫn sự tích 

Rồng cầu trai pháp 

Ngày  xưa,  có  vị  quan  giữ  vườn  thượng  uyển,một  hôm  hái  được  thứ  quả  quý 

hiếm bên bờ hồ, liền dâng lên vua.Vua rất thích, nhân đó hạ lệnh cho ông mỗi 

ngày đều phải dâng thứ quả đó, nếu không có sẽ xử tội chết. 

Viên quannày  kinh  hoảng,  oan  ức  kêu trời.Lúc  đó,  trong  hồ  có  vị  long  vương 

hiện  thành  hình  người,  bưng  mâm  vàng  đựng  quả,  an  ủi  vị  quan  rằng:  “Ông 

đừng  lo  sợ  nữa, hãy  mang  mâm  quả  này  dâng  vua,  chỉ  cầu xin  một điều  thôi. 

Thuở  xưa, sau  khi đức  Phật Ca-diếp nhập  Niết-bàn, 24tôi  với vua này  cùng  thọ 



23 Thiên Trúc là tên gọi được dùng để chỉ Ấn Độ thời xưa. 

24 Đức Phật Ca-diếp là vị Phật ra đời trước đức Phật Thích-ca, vào lúc tuổi thọ trung bình của con người là 20.000 năm. (Chú 

giải của soạn giả) 

giới Bát quan trai.Vua giữ  trai  giới đúng  pháp, sau giờ ngọ không  ăn, nên  đời 

này được làm vua.Tôi bị người khác xúi giục, sau giờ ngọ vẫn cứ ăn, vì thế mới 

đọavào  loài  rồng.Nay  tôi  mong  muốn  có  được  pháp  Bát  quan  trai  giới  ấy  để 

rộng khuyên mọi người cùng thọ trì. Nếu vua nhanh chóng mang giáo pháp ấy 

đến đây, tôi sẽ hết lòng giúp đỡ đất nước này.Bằng không, tôi sẽ nhấn chìm cả 

nước.” 

Nhưng  thuở  ấy  không  có  pháp  Phật,  biết  tìm  đâu  ra  giáo  pháp  Bát  quan  trai 

giới? Vua hết sức lo buồn sầu khổ.Bấy giờ, có người cha của một vị đại thần nói 

với  vị ấy rằng:  “Trong  cây  cột  nhà ta thường  phát ra ánh hào  quang sáng  rực, 

nên chẻ cây cột ấy ra thử xem.” 

Vị đại thần nghe lời cha, lúc chẻ ra liền thấy có hai quyển kinh: một quyển kinh 

Mười  hai  nhân  duyên  và  một  quyển  Bát  quan  trai  pháp.  Liền  mang  dâng  lên 

vua.Vua hết sức vui mừng, đưa quyển Bát quan trai pháp choLong vương. 

Long  vương  sau đó cùng  với 500đứa  con cùng nhau tu tập pháp Bát  quan  trai 

giới.Sau khi mạng chung,tất cả đều được sanh lên cõi trời Đao-lợi. 

Pháp Bát quan trai giới 

 Thứ  nhất,  không  giết  hại: Bất  kỳ  loài  nào  có  mạng  sống  đều  không  được  giết 

hại; 

 Thứ hai, không trộm cắp: Bất kỳ vật gì không phải sở hữu của mình, nếu người 

khác không tặng chothì không được giữ lấy; 

 Thứ  ba,  không  dâm  dục:  Năm  giới  của  người  tu  tại  gia  chỉ  cấm  việc  tà  dâm, 

nhưng trong ngày thọ Bát quan traithì dứt hẳnsự dâm dục; 

 Thứ tư, không nói dối: Lời nói và tâm ý đều phải như nhau, hoàn toàn không có 

sự gian dối; 

 Thứ  năm, không uống rượu: Rượu làm  rối loạn  tâm  tánh, uống  vàosinh ra  mọi 

tội lỗi; 

 Thứ sáu, không dùng hương, hoa trang điểm, không ướp hương thơm vào thân 

 thể: Vì dứt trừ sự tham đắm chấp trướcnên không tô điểm làm đẹp thân thể; 

 Thứ bảy, không đàn ca, hát xướng, nhảy múa; không đi nghe, xem người khác 

 đàn ca, hát xướng, nhảy múa: Tự mình đàn ca, hát xướng hay xem, nghe người 

khác đàn ca, hát xướng đều làm rối loạn tâm tu tập.Nói đàn ca là chỉ chung việc 

sử dụng tất cả các loại nhạc khí như đàn, tiêu, sáo, quyển... 

 Thứ tám, không ngồi, nằm trên giường ghế cao rộng: Vì đề phòng việc khởi tâm 

tham trước, phóng túng; 

 Thứ chín, không ăn sai giờ:25Người ăn sai giờ tâm trí dễ bị tối tăm, mê muội. 

Tám điều trước gọi là  giới, điều thứ chín gọi là  trai. Chữ  quan(關) có nghĩa là 

đóng lại, chữ trai(齋) là nghiêm túc tề chỉnh.Dùng tám  giới trước để đóng lại tất 

cả các cửa ác, dùng một pháp  trai cuối cùng đểgiúp cho tinh thần sáng suốt, tỉnh 

táo, giữ được chính niệm. 

Không ăn sai giờnghĩa là quá giữa ngày26thì không ăn.Đây là đức Phật giúp cho 

người  tại  gia  được  thọ  giới  như  người  xuất  gia,  dùng  đó  làm  phương  tiện  để 

gieo trồng căn lành xuất thế. 

Vì người tại  gia  còn  sống  đời  vợ  chồng,  không  dễ  dứt  bỏ  sự  dâm dục;lại  mỗi 

người  đều  vướng  mắc  công  ăn  việc  làm,  không  dễ  giữ  theo  giới  không  ăn sai 

giờ,  nên  chỉ  thiết  lập  kỳ  hạn  trong một  ngày  một  đêm,  tức  là  thọ  giới  từ  buổi 

sáng sớm cho đến sáng sớm ngày hôm sau là hoàn mãn.Nếu muốn thọ trì nhiều 

lầnvẫn phải thọ theo từng ngày một. Hết thảy các giới khác đều thọ trì suốt đời, 

chỉ riêng Bát quan trai giới có kỳ hạn chỉ trong một ngày một đêm.Nếu có thể 

phát tâm Bồ-đề,  giữ giới này được  thanh tịnh  thì được  vãng sinh  Tây phương 

Cực Lạc, huống chi là việc sanh lên các cõi trời. Bằng như không thật giữ được 

theo đúng pháp thì việc thọ giới ắt chỉ là hình thức hư huyễn mà thôi. 

Lúc thọ giới nên thỉnh một vịtỳ-kheo đến trước bàn thờ Phật để thuyết giới.Nếu 

không có tỳ-kheo thì tự mình đến trước bàn thờ Phật tác bạch để thọ giới.Nếu 

không có tượng Phật thì đối trước Kinh Phật để thọ giới cũng được. Nhưng nếu 

có  tỳ-kheo  mà  không  cầu  vị  ấy  truyền  giới,  lại  tự  mình  tác  bạch  thọ  giới  thì 

phạm lỗi khinh Pháp, khinh Tăng, lợi ích của việc trì giớisẽ do tâm khinh mạn 

đó mà giảm bớt. 



25 Người thọ Bát quan trai giới chỉ ăn một lần trong ngày vào trước giờ ngọ, gọi là ăn đúng giờ. Nếu sau giờ ngọ mà ăn thì gọi là 

ăn sai giờ (phi thời thực), tức là phạm giới. 

26 Tức sau giờ ngọ, sau 12 giờ trưa. 

Bất kể là người chưa thọ  giới, hoặc đã  thọ Năm  giới, hay đã  thọ  giới  Bồ  Tát, 

đều có thể thọ trì Bát quan trai giới, vì giới này thuộc về giới gia hành. 27 

Chép kinh thoát khổ28 

Niên  hiệu  Long  Sóc  năm  thứ  ba  đời  Đường  Cao  Tông, 29 mẹ  vợ  của  ông  Lưu 

Công  Tín  ở  Trường  An  qua  đời.Không  lâu  sau,  vợ  ông  là  Trần  thị  cũng  đột 

nhiên chết đi.Trần thị khi ấy nhìn thấy mẹ bà bị giam trong ngục đá, chịu nhiều 

cực hình, buồn bã nói với con gái: “Hãy mau mau vì mẹ mà chép một bộ kinh 

Pháp Hoa,giúp mẹ có thể thoát tội.”Vừa nói dứt lời, ngục đá lập tức đóng chặt, 

Trần thị liền sống lại.Bà đem việc ấy thuật lại với chồng. Lưu Công Tínliền nhờ 

người em rể là Triệu Sư Tử chép kinh.Họ Triệu bèn lấy một bộ kinh Pháp Hoa 

đã  chép sẵn  trước  đó, đưa  cho  họ  Lưu trang  trí  lại  rồi  dâng  cúng.  Kỳ  thật,  bộ 

kinh đó là do một người họ Phạm trước đây bỏ tiền thuê chép nhưng Lưu Công 

Tín không hề hay biết. Không lâu sau, Trần thị lại mộng thấy mẹ về giục chép 

kinh.  Trần  thị nói đã chép xong, bà mẹ  khóc  nói rằng:  “Mẹ vì bộ kinh  đó mà 

chịu thêm  khổ sở. Đó  là phúc  đức của nhà họ  Phạm tạo ra, sao  lại  cướp công 

người ta?” Tỉnh dậy bèn tra hỏi, quả nhiên nhà họ Phạm đã bỏ hai trăm lạng bạc 

thuê  chép  kinh.Do  đó,  liền  chép  riêng  một  bộ  kinh  Pháp  Hoa  khác  để  cúng 

dường. 

Lời bàn 

Đất Dương Châu có người tên Nghiêm Cung, vào năm đầuniên hiệu Thái Kiến 

đời Trần30 chép kinh Pháp hoa để lưu truyền.Lúc bấy giờ, có vị thần miếu ở hồ 

Cung Đình báo mộng cho mộtngười khách buôn, bảo lấy hết tài vật trong miếu 

mang  đến  chỗ  ông  Nghiêm,  để  ông  ấy  dùng  vào  việc  chép  kinh.  Lại  có  một 

hôm,  ông  Nghiêm  vào  chợ  mua  giấy  nhưng  thiếu  mất  3.000  đồng,  chợt  thấy 



27 Gia hành: dịch từ Phạn ngữ  prayoga, trước đây được dịch là phương tiện. Gia hành hàm nghĩa là “gia công dụng hành”. Ở 

đây, giới gia hành  có thể  được hiểu là giới để hỗ trợ,  củng cố thêm cho sự  tu tập. Vì thế có thể thọ trì riêng giới  này hoặc 

cùng với các giới khác đều được. 

28 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠林). Sách này có 100 quyển, được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc 

tập 53, kinh số 2122. Câu  chuyện này được chép ở quyển thứ 57, bắt đầu  từ dòng thứ 26, trang 721, tờ c.  Nội dung ở đây 

được lược kể lại, không trích nguyên văn. 

29 Tức là năm 663. 

30 Tức là năm 569. 

trong  chợ  có  một  người  mang  3.000  đồng  đến,  nói  là  giúp  ông  mua  giấy.Nói 

xong liền biến mất. 

Đến cuối đời Tùy, giặc cướp kéo nhau đến tận Giang Đô, đều bảo nhau không 

được  xâm  phạm  vào  làng  của  ông  Nghiêm  chép  kinh  Pháp  Hoa.Nhờ  đó  mà 

người làngphần lớn đều được sống sót. 

Đến cuối đời Đường, nhà họ Nghiêm vẫn còn tiếp tục việc chép kinhPháp Hoa. 

Cho nên biết rằng,trong khi kinh sách được in ấn lưu truyềnthì các vị thần linh 

đều rõ biết. 

Gối đầu lên kinh không thi đỗ31 

Cao  Thiên  Hựu,  người  huyện  Dĩnh  Thượng,  tỉnh  An  Huy,  trước  đây  đã  từng 

cùng hai người bạn đồng học đến Giang Ninh dự thi.Mọi người nghe danh thiền 

sư Thủ Nguyên ở núi Kê Minh là người đạo hạnh, liền rủ nhau đến tham bái. 

Thiền sưnhân đó nói với ba người rằng: “Hai vị này đều sẽ thi đỗ, chỉ riêng ông 

Cao không thể đỗ vì đãmê muội dùng kinh Lăng nghiêm làm gối kê đầu.” 

Nghe thế, Cao Thiên Hựu ngạc nhiên lắm, nhưng bình tĩnh suy nghĩ lại hồi lâu, 

mới nhớ ra trong tráp có một bộ kinh Lăng nghiêm, lúc nằm nghỉ chẳng bao giờ 

lấy ra, lạidùng cái tráp ấy gối đầu. 

Đến lúc có bảng báo kết quả thi, quả thật đúng nhưlời thiền sư. 

Lời bàn 

Có người thắc  mắc  rằng,tất cả sách vở  kinh thư đều nên  tôn  trọng, sao  lại chỉ 

tôn  sùng  riêng  Kinh  điển  nhà  Phật?Những  người  ấy  không  biết  rằng,  tuy  chữ 

nghĩagiống nhau, nhưng giáo pháp của NhưLai làm lợi ích khắp cả chúng sanh, 

hết thảy tám bộ trời rồng, không ai là không tin tưởng làm theo, nên những sách 

vở thư tịch thông thường không thể nào sánh kịp. Cũng như chiếu chỉ vua ban, 

không thể đánh đồng như các văn bản khác. 



31 Trích từ sách Cảm ứng thiên chú sớ (感應篇註疏). 

Xem như  Cao  Thiên  Hựukhinh thường  kinh  Phật  mà  phải  chịu  hậu quả đi  thi 

không đỗ như thế, thì người phát tâm in ấn lưu truyền Kinh điểnđược công đức 

lợi ích như thế nào hẳn có thể biết được. 

Xây dựng, tu sửachùa chiền, tu viện 

Giảng rộng 

Phật,  Pháp  và  Tăng-già  là  Ba  ngôi  báu,  là  thửa  ruộng  tốt  để  chúng  sinh  gieo 

trồng phước đức.Nhưng muốn cúng dường trang nghiêm lên Tam bảo,ắt chỉ có 

thể thực hiện được ở nơi chùa chiền, tu viện.Nếu không có chùa chiền, tu viện, 

ắt không có tượng Phật, Kinh điển giáo pháp. Hàng tăng ni nói riêng, bốn chúng 

Phật tử32 nói chung, dù  muốn  gieo trồng  vào ruộng phước, lễ bái dâng hương, 

thọ trì đọc tụng Kinh điển, cũng không có nơi để thực hiện. Xét theo đó thì biết, 

công đức của người xây dựng, tu sửa chùa chiền, tu viện là hết sức lớn lao. 

Kinh  Chánh  pháp  niệm  xứ33 dạy:“Nếu  chúng  sanh  nào  nhìn  thấy  chùa  chiền, 

tháp miếu hư hỏng liền ra sức tu sửa, lại khuyên dạy người khác cùng làm việc 

tu sửa, thì sau khi mạng chung được sinh về cõi trời, thân thể tươi sáng đẹp đẽ, 

vào rừng san hô quý cùng các thiên nữ vui hưởng năm món dục lạc.Khi nghiệp 

cõi  trời  đã  hết,  liền  được  sinh  làm  người,  thân  thể  cũng  được  tươi  sáng  đẹp 

đẽ.” 34 

Trong  kinh  Pháp diệt  tận35 lại  có  nói  rằng:  “Về  sau,  khi thế  giới  khởi  sinh  tai 

kiếp lửa thiêu, nơi nào đã từng xây dựng chùa chiền, tháp Phậtsẽ không bị thiêu 

đốt.” 36 



32 Bốn chúng Phật tử bao gồm 2 chúng xuất gia là tỳ-kheo và tỳ-kheo ni, 2 chúng tại gia là ưu-bà-tắc (cư sĩ nam) và ưu-bà-di (cư 

sĩ nữ). 

33 Chánh Pháp Niệm Xứ Kinh  (正法念處經), được xếp  vào Đại  Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc tập 17,  kinh số 721, tổng 

cộng có 70 quyển, do ngài Cù Đàm Bát Nhã Lưu Chi dịch từ Phạn văn sang Hán văn vào đời Nguyên Ngụy. 

34 Đoạn này thật ra là trích lại từ sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠林) do ngài Đạo Thế soạn vào đời Đường, được xếp vào Đại 

Chánh  tân  tu  Đại  tạng  kinh, thuộc  tập  53,  kinh  số  2122,  tổng  cộng  có  100  quyển.  Phần  văn  trích  bắt  đầu  từ  dòng  thứ  11, trang 583, tờ b, quyển 38, mở đầu bằng câu: Chánh pháp niệm xứ kinh vân - 正法念處經云(Kinh Chánh pháp niệm xứ dạy 

rằng). Có lẽ tiên sinh An Sĩ đã dẫn chú dựa theo câu này. Khi đối chiếu nội dung trong chánh văn  kinh (Chánh pháp  niệm 

kinh, quyển 24), chúng tôi thấy có đôi chút khác biệt nhưng ý nghĩa vẫn tương đồng. 

35 Tên đầy đủ là Phật thuyết Pháp diệt tận kinh (佛說法滅盡經), được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh ở tập 12, kinh số 

396, mất tên người dịch. 

Đức Phật  có dạy:  “Ví như có người bỏ  ra  trăm ngàn lượng vàng để xây  dựng 

một ngôi chùa, lại được một vị tỳ-kheo giữ giới từng trú trì nơi đó, thì cho dù 

ngôi chùa ấy về sau có bị lửa cháy, nước lụt mà hủy hoại mất đi, công đức của 

người xây dựng chùa ấy cũng không bị mất.”Theo đó mà xét thì việc xây dựng 

chùa chiền, tu viện nếu được thành tựu, trở thành ruộng tốt để chúng sinh gieo 

trồng phước đức, công đức sẽ lớn lao biết đến dường nào! 

Trưng dẫn sự tích 

Tu-đạt-đa cúng vườn37 

Trong  thành  Xá-vệ  có  vị  đại  trưởng  giả  tên  là  Tu-đạt-đa, 38 muốn  tìm  một  nơi 

thắng địa thích hợp để xây dựng tinh xá dâng lên cúng Phật.Cuối cùng chỉ tìm 

được khu vườn cây của thái tử Kỳ-đà, rộng tám mươi khoảnh, 39 cây cối um tùm 

xanh tốt, thật là một nơi thắng địa thích hợp nhất. 

Tu-đạt-đa liền đến thưa với thái tử xin mua, thái tử nói: “Nếu đem vàng trải kín 

khắp vườn, ta sẽ bán cho ông.” Tu-đạt-đa mừng nói: “Nếu vậy thì vườn này sẽ 

là của tôi.” Ông lập tức cho người chở vàng đến trải, không bao lâu đã sắp kín 

hết  khắp  vườn.  Thái  tử  thấy  vậy  liền  nói:  “Ta  chỉ  nói  đùa  thôi.”  Tu  Đạt  đáp: 

“Ngài  là  thái  tử cao quý,  không  nên có  lời  đùa  cợt.”Liền  quyết  lòng  mua  cho 

bằng được, thái tử cuối cùng phải thuận ý bán. 

Thái  tử  khi  ấy  cũng  không  nhận  vàng,mà  dùng  số  vàng  ấy  để  tạo  dựng  trong 

tinh  xá  một  ngàn  hai  trăm  phòng  ốc.Ngay  trong  lúc  chuẩn  bị  nền  móng  xây 

dựng,  tôn  giả  Xá-lợi-phất  bỗng  nhiên  mỉm  cười.  Tu-đạt-đa  thưa  hỏi  nguyên 

nhân, tôn  giả  đáp:“Nay  tuy  ông chỉ vừa  khởi  công  xây  dựng  tinh xá ở  đây  để 

dâng cúng lên Phật  và  chư tăng, nhưng phước báu  đời sau sẽ được thọ  hưởng 



36 Đoạn này thật ra được trích lại từ sách Pháp uyển châu lâm (Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tập 53, kinh số 2122), được tìm 

thấy trong quyển 38, bắt đầu từ dòng thứ 2, trang 584, tờ a. Tiên sinh An Sĩ đã dẫn chú theo sách này. 

37 Trích từ sách Kinh luật dị tướng (Chú giải của soạn giả). Sách Kinh Luật Dị Tướng (經律異相) được xếp vào Đại Chánh tân 

tu Đại tạng kinh, thuộc tập 53, kinh số 2121, tổng cộng có 50 quyển, do ngài Bảo Xướng  soạn  vào đời  Lương.  Đoạn trích 

này nằm trong quyển 35, bắt đầu từ dòng thứ 5, trang 194, tờ c. Nội dung được lược kể lại chứ không trích nguyên văn. 

38 Tên gọi này phiên âm từ Phạn ngữ Sudatta. 

39 Vào thời quá khứ, đạo tràng của đức Phật Ca-diếp cũng ở nơi đây (Chú giải của soạn giả).Mỗi khoảnh là 100 mẫu theo đơn vị 

đo lường ngày xưa. Như vậy, khu vườn này rộng 80 khoảnh tức là 8.000 mẫu. 

cung điện nơi cõi trời đã được định rồi.”Tôn giả nói xong liền dùng thần thông, 

khiến cho Tu-đạt-đa nhất thời có được thiên nhãn, cùng quan sát cung điện nơi 

cõi trời. Tu-đạt-đa được thấy như vậy rồi, trong lòng vô cùng hoan hỷ, liền thưa 

hỏi tôn giả xem cõi trời nào là an lạc nhất.Tôn giả Xá-lợi-phất dạy: “Tầng trời 

thứ  tư  của  cõi  Dục  là  cung  trời  Đâu-suất,  hiện  có  Bồ  Tát  Di-lặc  đang  thuyết 

pháp,  chính  là  nơi  an  lạc  nhất.”Trưởng  giả  Tu-đạt-đaliền  nói:  “Conxin  phát 

nguyện sinh về cõi trời ấy.” 

Lúc  tinh  xá  xây  dựng  hoàn  thành,  đức  vua  cùng  các  các  quan  đại  thần,  nhân 

dân, cả thảy hơn một trăm tám mươi vạn người, cùng đến thành Vương Xá cung 

thỉnh đức Phật và chư tăng.Khi đức Thế Tôn quang lâm, hào quang chiếu sáng 

khắp nơi, nhạc trời tự nhiên vang lên, nơi thế gian trống không người đánh cũng 

tự nhiên vang tiếng, bao nhiêu người mù, điếc, câm, ngọng đều tự nhiên được 

sáu căn đầy đủ như người bình thường. 

Lời bàn 

Trong Kinh điển thường nói đến  “Kỳ thọ Cấp Cô Độc viên”  (Vườn ông Cấp Cô 

Độc, cây của thái tử Kỳ-đà), chính là nơi này. Do khi bán vườn cho trưởng giả 

Tu-đạt-đa, thái tử có giao ước chỉ bán đất vườn, không bán cây cối, rồi lại mang 

tất cả cây cối trong vườn ấy dâng lên cúng dường Phật, nên gọi là “Kỳ thọ” (cây 

của thái tử Kỳ-đà). Trưởng giả Tu-đạt-đa vốn thường chu cấp cho những người 

nghèo khổ, cô độc, nên được người đời xưng tụng là Cấp Cô Độc. Nhân đó mà 

khu vườn do ông dâng cúng được gọi là “vườn Cấp Cô Độc”. 

Phước báo tu sửa tháp Phật40 

Sau khi đức Phật Ca-diếp nhập Niết-bàn, có bảy ngôi tháp được xây dựngđể thờ 

phụng xá-lợi Phật.Sau nhiều năm, các tháp ấy hư hỏng, không ai tu sửa. Có một 

vị trưởng giả thấy vậy liền bảo mọi người rằng: “Rất khó được sinh vào thời có 

Phật  pháp,  lại cũng  rất  khó  được sinh  làm  người.Tuy  được  làm  người,  nhưng 

nếusinh  vào những  nơi  xa  xôi  hẻo  lánh  chậm  phát  triển,  hoặc  sinh  vào  nhà  tà 

kiến,  ắt  không  khỏi  bị  đọa  lạc.Nay  chúng  ta  được  sinh  vào  thời  còn  có  Phật 

pháp, không thể để luống mất nhân duyên tốt đẹp này.” 



40 Trích từ kinh Xuất Diệu (出曜經), được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc tập 4, kinh số 212, tổng cộng có 30 

quyển, do ngài Trúc Phật Niệm dịch vào đời Diêu Tần. 

Nói  rồi  liền  cầm  đầu  93.000  người  khác,  cùng  tu  sửa  các  tháp  Phật,  lại  cùng 

nhau phát  lời  nguyện  rằng:  “Nguyện  cho  đời  sau  không  rơi  vào  ba  đường  dữ, 

tám hoàn cảnh khó tu tập Phật pháp, được gặp đức Phật Thích-ca ra đời, trong 

Pháp hội đầu tiên thảy đều được độ thoát.” 

Về sau, tất cả những người này sau khi mạng chung đều được sinh lên cõi trời, 

cuối cùng được  gặp đức  Phật  Thích-ca xuất thế, quả  đúng nhưlời  phát  nguyện 

ngày trước. 

Lời bàn 

Đức Phật  kể  lại chuyện này xong  lại  dạy rằng:  “Vị  trưởng  giả đứng đầu ngày 

ấy, nay chính là đức vua Bình Sa nước Ma-kiệt-đề. Còn 93.000 người cùng tu 

sửa tháp Phật ngày xưa, nay đều ở trong số những người được gặp Phật, nghe 

pháp.” 

Chư thiên rải hoa cúng dường41 

Thuở xưa có một người nông dân, xây căn phòng nhỏ dâng cúng cho một vị tỳ-

kheo đã chứng quả A-la-hán, hiệu là Ly Việt. Căn phòng nhỏ đến mức chỉ vừa 

đủ cho ngài tạm đặt thân nghỉ ngơi mà thôi. Người ấy lại sửa dọn chung quanh 

căn phòng để có chỗ cho ngài đi kinh hành. 

Về  sau,  người  nông  dân  ấy  qua  đời  liền  được  sinh  lên  cõi  trời  Đao-lợi,  được 

sống trong một cung điện rộng vuông vức mỗi bề 4.000 dặm. Người ấy tự biết 

phước báo được hưởng đó là do nhân duyên đời trước đã xây dựng căn phòng 

nhỏ cúng dường vị tỳ-kheo chứng quả A-la-hán, liền mang hoa tươi cõi trời đến 

rải xuống cúng dường nơi căn phòng vị tỳ-kheo Ly Việt cư ngụ, khấn rằng: “Ta 

ngày xưa bất quá chỉ xây dựng một căn phòng nhỏ vách đất sơ sài, không ngờ 



41 Trích từ kinh Tạp thí dụ (雜譬喻經) (Chú giải của soạn giả), hiện có 3 bản khác nhau trong Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, 

đều  xếp  vào  tập  4.  Trong  đó  kinh  số  204  có  1  quyển,  do  ngài  Chi  Lâu  Ca  Sấm  dịch  vào  đời  Hậu  Hán,  kinh  số  205  có  2 

quyển, đã mất tên người dịch, và kinh số 207 có 1 quyển, do ngài Đạo Lược soạn. Tuy nhiên, theo tra cứu của chúng tôi thì ở 

đây An Sĩ toàn thư dường như đã có sự nhầm lẫn khi dẫn chú, vì câu chuyện này không tìm thấy ở cả 3 bản kinh trên, mà lại 

được tìm thấy trong Cựu Tạp thí dụ kinh (舊雜譬喻經), thuộc tập 4, kinh số 206 trong Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, tổng 

cộng  có  2  quyển,  do  ngài  Khương  Tăng  Hội  dịch  vào  đời  Ngô.  Câu  chuyện  này  bắt  đầu  từ  dòng thứ  26, trang  515,  tờ  b, 

quyển 1. 

ngày  nay  được  hưởng  phước báo  lớn  lao như  thế  này,  nên  đặc  biệt  mang  hoa 

đến đây rải xuống cúng dường.” 42 

Lời bàn 

Ngài  Xá-lợi-phất  có  lần  nhìn  thấy  một  vị  thiên  nhân  đến  rải  hoa  lên  một  xác 

chết, hết  sức  cung  kính,  liền  hỏi nguyên  do.Vị  thiên nhân  đáp:  “Đây  chính  là 

thân xác đời trước  của con.Lúc con còn sống, nhờ  có thân này để  hiếu dưỡng 

cha mẹ, cung kính sa-môn, làm nhiều việc lành, giờ đây mới hưởng phước cõi 

trời, nên con rải hoa cúng dường thân này.” 

Không bao lâu sau, ngài lại thấy vô số quỷ dữ,mỗi con quỷ ấy đều dùng roi quất 

vào một xác chết, liền đến hỏi nguyên do.Các quỷđều đáp rằng: “Đây chính là 

thân xác đời trước của con.Lúc còn sống, do thân này làm những việc sát sinh, 

trộm cắp, tà dâm, nói dối, ngỗ nghịch với cha mẹ, hủy báng Tam bảo, khiến cho 

ngày nay phải chịu đủ các khổ não, nên con giận mà dùng roi đánh.” 

Xét như trên thì có thể hiểu được việc thiên nhân đến rải hoa lên căn phòng của 

tỳ-kheo Ly Việt để cúng dường. 

Nối nghĩa vợ chồng43 

Trong  thành  Xá-vệ  có  một  vị  trưởng  giả  từng  xây  dựng  chùa  chiền,  tháp 

Phật.Sau khi ông qua đời liền được sinh lên cõi trời. 44Từ đó, người vợ thương 

nhớ  chồng,  thường  đến  quét  dọn  ngôi  chùa  do  chồng  bà  xây  dựng  trước  đây. 

Một hôm, người chồng từ xa lên tiếng nói với bà rằng: “Ta là chồng của nàng 

ngày trước, nhờ công đức xây dựng chùa nên đã được sinh lên cõi trời.Vì thấy 

nàng luôn thương nhớ ta nên đặc biệt từ cõi trời giáng hạ xuống đây.Chỉ tiếc vì 

thân người ô uế chẳng được thanh tịnh như chư thiên, nên chúng ta không thể 



42 Tiếng Phạn dùng chữ Thủ-đà, Hán văn dịch nghĩa là “nông phu”, tức chỉ giai cấp thứ tư của Ấn Độ thời cổ. Trong văn dùng 

“đệ tứ tánh” chỉ giai cấp này, tức là nông dân. (Chú giải của soạn giả) 

43 Trích từ kinh Tạp bảo tạng (雜寶藏經) (Chú giải của soạn giả). Kinh này được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc 

tập 4, kinh số 203, tổng cộng có 10 quyển, do ngài Kiết Ca Dạ và ngài Đàm Diệu cùng dịch từ Phạn văn sang Hán văn vào 

đời Nguyên Ngụy. Câu chuyện này  bắt đầu từ  dòng thứ 19, trang 473,  tờ b của quyển  5. Chúng tôi đã đối chiếu  nội  dung 

thấy soạn giả đã kể lại chuyện này chứ không trích nguyên văn trong kinh. Tiêu đề của chuyện này trong kinh là  Trưởng giả 

 phu phụ tạo tác phù đồ sinh thiên duyên - 長者夫婦造作浮圖生天緣 (Nhân duyên vợ chồng trưởng giả cùng xây dựng chùa 

tháp được sinh về cõi trời). 

44 Theo trong Kinh văn thì vị này sinh lên cõi trời Ba mươi ba, tức cõi trời Đao-lợi (Phạn ngữ: Trāyastrimśa). 

gần nhau được nữa.Nếu nàng vẫn muốn làm vợ ta thì nên thường cúng dường 

Phậtvà  chư  Tăng,  quét  dọn  chùa  chiền  tháp  Phật,  phát  nguyện  được  sinh  về 

cùng một cõi trời với ta.” 

Người vợ làm theo đúng như lời ấy, sau khi mạng chung quả nhiên được sinh 

lên cùng một cõi trời ấy, cùng nhau nối nghĩa vợ chồng.Cả hai cùng đến lễ Phật, 

được đức Phật thuyết pháp cho nghe, liền chứng quả Tu-đà-hoàn. 45 

Lời bàn 

Trong  Kinh  có  dạy  rằng:  “Quét  chùa  trong  khắp  một  cõi  Diêm-phù-đề  không 

bằng  quét  một  ngôi  tháp  Phật  chỉ  lớn  bằng  bàn  tay.”Cho  nên,  công  đức  quét 

tháp Phật là hết sức lớn lao. 

Khó thành chồng vợ46 

Trong thành Xá-vệ có hai vợ chồng hết sức kính tin Tam bảo.Khi họ còn chưa 

có đứa con nào với nhau thì người vợ đã mất sớm, được sinh lên làm thiên nữ 

trên  cõi  trời  Đao-lợi,  thân  thể  vô  cùng  đoan  nghiêm  xinh  đẹp  không  gì  sánh 

bằng.Khi  ấy,  vị  thiên  nữ  khởi  lên  ý  nghĩ  không  biết  trong  cõi  người  có  ai  là 

người  xứng  đáng  để  làm  chồng  mình.Nghĩ  rồi  liền  dùng  thiên  nhãn  quán  xét, 

thấy người  chồng  cũ xuất giathành một vị tỳ-kheo, tuổi  tác cũng đã  cao,  ngày 

ngày  lo  việc  quét  dọn  chùa  chiền,  tháp  Phật.Thiên  nữ  liền  phóng  chiếu  hào 

quang  cõi  trời,  soi  đến  chỗ  người  chồng  cũ  khiến  cho  ông  được  nhìn  thấy, 

khuyên  ông  hãy  tinh  tấn  tu  hành  để  ngày  sau  được  sinh  lên  cõi  trời,  lại  cùng 

nhau kết thành chồng vợ. 

Vị tỳ-kheo nghe biết người vợ trước đây của mình giờ đã được sinh lên cõi trời, 

lại càng tu  tập  tinh tấn hơn nữa.Thời gian sau, thiên  nữ  lại hiện đến, thấy  vậy 

nói rằng: “Ngày nay đức hạnh của ngài đã vượt xa tôi, tôi thật không thể làm vợ 

ngài được nữa.” 



45 Tu-đà-hoàn, tức Sơ quả, là quả vị đầu tiên trong bốn Thánh quả, còn gọi là quả Nhập lưu. Người chứng đắc quả vị này còn 7 

lần sinh lên cõi trời, 7 lần trở lại nhân gian, sau đó mới dứt trừ được sinh tử. (Chú giải của soạn giả, có bổ sung) 

46 Trích từ Luận Phân biệt công đức (分別功德論) (Chú giải của soạn giả). Luận này được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng 

kinh, thuộc tập 25, kinh số 1507, tổng cộng có 5 quyển, đã mất tên người dịch. Câu chuyện này được chép trong quyển 3, bắt 

đầu từ dòng thứ 7, trang 38, tờ c. 

Vị  tỳ-kheo nghe thiên  nữ nói  vậy  thì càng tu tập tinh tấn  nhiều hơn  nữa, cuối 

cùng chứng đắc quả A-la-hán. 

Lời bàn 

Vì  phước đức  và  nghiệp  báo phải  tương  đồng  với nhau  mới có  thể  kết duyên 

chồng  vợ,nên  có  thể  thấy  rằng  việc  người  vợ  bao  giờ  cũng  phải  nương  theo 

chồng,  cùng  nhau  chia  sẻ  vinh  nhục  sang  hèn,  ấy  đều  là  do  nghiệp  đời  trước 

chiêu cảm mà thành. 

Dùng nhà làm chùa47 

Vào đời Bắc Tống có vị cư sĩ tên Phạm Trọng Yêm, 48tên tự là Hy Văn,suốt đời 

thường  rộng  làm  đủ mọi  việc  thiện, dốc  lòng  tin sâu Phật  pháp.Khi  làm quan, 

mỗi  lần nhận chức ở  bất cứ đâu, ông  đều bỏ  tiền  ra xây  dựng chùa  chiền, tạo 

điều kiện khuyến khích người khác xuất gia tu hành, đem lòng tôn kính mà làm 

hưng thịnh Tam bảo. 

Phạm Trọng Yêm cùng với hai vị thiền sư Lang Gia Huệ Giác và Tiến Phước 

Thừa Cổ có giao tình đạo vị hết sức mật thiết. Hồi còn trẻ, Trọng Yêm có lần 

đến  chùa  đọc  sách  tại  núi  Trường  Bạch,  tình  cờ phát  hiện  một  chỗ  chôn  giấu 

vàng.Ông che kín chỗ ấy lại mà đi, không động đến một mảy may. Sau này ông 

ra làm quan rồi, mới đến chỉ cho chư tăng trong chùa nơi giấu vàng ấy, bảo các 

vị dùng vàng để xây dựng, tu sửa lại chùa. 

Có lần ông vâng mệnh đến Hà Đông truyền đạt lệnh vua và phủ dụ quân dân địa 

phương, tình cờ gặp được một bản kinh Phật cổ xưa rất quý, tên là Thập lục La-

hán nhân quả tụng. 49Ông đích thân viết lời tựa, trao cho thiền sư Huệ Triết để 

lưu hành. 



47 Trích từ sách Kim thang biên. (Chú giải của soạn giả) Đúng ra tên đầy đủ của sách này là Phật Pháp Kim Thang Biên (佛法金

湯編),  hiện xếp trong Vạn tân toản Tục  tạng kinh, thuộc 87, kinh số 1628, tổng cộng có 16 quyển, do  ngài  Tâm  Thái biên 

soạn vào đời Minh. 

48Phạm Trọng Yêm sinh năm 989, mất năm 1052. 

49 Sách Phật Tổ thống kỷ, quyển 45, có nhắc đến việc này. Theo sách này thì tên kinh là Thập lục La-hán nhân quả thức kiến 

tụng (六羅漢因果識見頌). Bản này sau được xếp vào Vạn tân toản Tục tạng kinh với tên là Thập lục Đại La Hán nhân quả 

thức  kiến  tụng  (十六大羅漢因果識見頌),  thuộc  tập  2,  kinh  số  207, 1  quyển,  do  ngài  Xà-na-đa-ca  dịch  từ  Phạn  văn  sang 

Hán văn vào đời Đường. 

Những năm về già, ông dùng nhà ở của mình sửa sang lại thành một ngôi chùa, 

lấy  tên  làchùa  Thiên  Bình,  cung  thỉnh  thiền  sưPháp  Viễn  ở  Phù  Sơn  đến  trú 

trì. 50 

Vào  đời  vua  Tống  Nhân  Tông, ông  được thăng  chức  quan  Khu mật, tham  gia 

việc  chính  sự  quốc  gia.Sau  khi  ông  mất,  vua  truy  phong  tước  Sở  Quốc  công, 

ban thụy hiệu là Văn Chính, con cháu đời sau đều nối nhau vinh hiển, thành đạt. 

Lời bàn 

Nhà  cửa  ruộng  vườn,  bất  quá  chỉ như  quán  trọ  tạm  ghé  trong  một  đời,  khi  có 

được thì nên vui mừng hoan hỷ dùng để bố thí, tu phước. 

Đời Đông Tấn, Trấn Tây Tướng quân là Tạ Thượng, 51nhờ được cha là Tạ Côn 

về báo mộng mà thoát nạn, nhân đó nên vàoniên hiệu Vĩnh Hoà thứ tư52liền sửa 

sang nhà  ở của mình  làm thành chùa Trang Nghiêm. 53Quan  Trung  thư  lệnh  là 

Vương Thản Chihiến đất vườn nhà xây dựng thành chùa An Lạc. 54Quan Thứ sử 

thời  Đông  Tấn  là  Đào  Phạm,  vào  niên hiệu  Thái  Nguyên năm  thứ nhất55cũng 

sửa sang nhà ở của mình, xây dựng thành chùa Tây Lâm. 56Đời Bắc Tống có Lý 

Tử Ước, 57vào năm mất mùa đói kémtổ chức việc nấu cháo phát chẩn, cứu sống 

được đến  hàng  chục  ngàn  người,  về  sau  cũng  dùng nhà  ở  của  mình  xây  dựng 

thành ngôi chùa thờ Phật. 58Đời nhà Đường, Vương Ma Cật59 nhân lúc thọ tang 



50 Học phủ Tô Châu cũng chính là do Phạm Trọng Yêm hiến tài sản riêng để sáng lập thành. 

51 Tạ Thượng sinh năm 308, mất năm 356, con quan Thái thú Dự Chương là Tạ Côn. Ông có người em là Tạ An Tùng cũng làm 

đến chức Thái phó đời Đông Tấn. 

52 Tức là năm 348. 

53 Xem trong sách Kiến khang lục (建康錄). (Chú giải của soạn giả) 

54 Xem trong sách Sưu thần ký (搜神記). (Chú giải của soạn giả) 

55 Tức là năm 324. 

56 Xem chuyện này trong sách Tấn thư (晉書). (Chú giải của soạn giả) 

57 Còn có tên là Lý Soạn. 

58 Xem chuyện này trong sách Pháp hỷ chí (法喜志). (Chú giải của soạn giả) 

59 Tức Vương Duy, sinh năm 701, mất năm 761, là một họa sĩ, nhà thư pháp, và đặc biệt là nhà thơ danh tiếng của đời Đường. 

Ông được mệnh danh là Thi Phật, cùng với Đỗ Phủ (Thi Thánh) và Lý Bạch (Thi Tiên) được xem là 3 nhà thơ nổi tiếng nhất 

đời Đường. 

mẹ liền dâng biểu lên triều đình,thỉnh cầu cho phép ông mang toàn bộ cơ sở đã 

kiến lập ở núi Lam Điền thuộc Võng Xuyên sửa sang thành chùa thờ Phật. Lại 

như  các  ông  Bạch  Lạc  Thiên, 60 Vương  Giới  Phủ61cũng  đều  dùng  nhà  ở  của 

mình để xây dựng lại thành chùa thờ Phật. 62 

Nếu đem so những  bậc hiền  nhân đời trước như  thế với những kẻ đời  nay chỉ 

biết bóc lột, bòn rút tài sản người khác để xây dựng nhà cửa to lớn cho mình, để 

rồi  đành chịu để  cho những đứa con cháu hư  hỏng hủy  phá  tiêu tan hết,  trong 

khi một đời chẳng chịu bỏ ra một đồng một cắc để làm việc phước thiện, thì quả 

thật  là  khác  biệt  nhau  một trời  một  vực,  như  rồng  thiêng  đem so  với  thằn  lằn 

nhỏ nhoi hèn mọn! 

Giúp thuốc thang cứu người bệnh khổ 

Giảng rộng 

Trong cõi Diêm-phù-đề này có cả vạn giống cây, tám ngàn giống cỏ, bảy trăm 

bốn  mươi  giống  cây  thuốc  lẫn  lộn, bốn  mươi  ba  giống  cây  với  đủ  loại  hương 

thơm, một trăm hai mươi mốt giống cây quý, hết thảy đều có thể dùng vào việc 

cứu người. Đối với người đang mang tật bệnh thống khổ, ắt không gì có thể quý 

hơn thuốc men chữa trị cho họ. 

Dùng  thuốc  cứu người, đó chính là  tu hạnh thí xả.  Chỉ bày phương  thuốc cho 

người, đó cũng là tu hạnh thí xả. Chữa trị cho người nghèo khổ không tính toán 

so đo chi phí lợi hại, đó là tu hạnh thí xả. Khuyên người khác không bán thuốc 

giả, đó cũng là tu hạnh thí xả. Phương pháp tu tập hạnh thí xả tuy có rất nhiều, 

nhưng  tựu  trung  quan  trọng  nhất  vẫn  là  phải  xuất  phát  từ  tấm  lòng  bi  mẫn 

thương người. 

Vào thời thế gian suy mạt, tật bệnh cứ dần dần ngày càng nhiều hơn, mà thuốc 

men lại dần  dần ngày càng  khan hiếm. Hãy lấy  ví dụ như bệnh đậu mùa ở  trẻ 



60 Tức Bạch Cư Dị, một nhà thơ danh tiếng của đời Đường. 

61 Tức Vương An Thạch, sinh năm 1021, mất năm 1086, từng làm đến chức Tể Tướng triều Bắc Tống. Ông cũng là một nhà 

văn, nhà thơ nổi tiếng, được xếp vào một trong Đường Tống Bát đại gia. Bảy người kia là: Hàn Dũ, Liễu Tông Nguyên, Âu 

Dương Tu, Tô Tuân, Tô Thức, Tô Triệt và Tằng Củng. 

62 Xem những chuyện này trong truyện kể về mỗi vị. (Chú giải của soạn giả) 

con, từ đời Ngụy, Tấn về sau mới có, bệnh trúng phong chỉ bắt đầu có từ năm 

cuối niên hiệu Thuận Trị đời Thanh. 63 Gần đây, trẻ sơ sinh thường hay bị chứng 

đường lang tử, 64 phải cắt bỏ đi mới bú mẹ được, bằng không chỉ trong một hai 

ngày  có  thể  tử  vong.  Những  bệnh  quái  lạ  như  vậy,  vào  thời  tôi  còn  nhỏ  thật 

chưa từng nhìn thấy. 

Cách đây mười ngàn năm, nước uống vào có vị hết sức ngon ngọt, như mùi vị 

của sữa đặc. Đến thời ông Kỳ-bà, 65 tại Ấn Độ vẫn còn giữ được một cây quý gọi 

là  dược  vương,  có  thể  dùng  soi  chiếu  thấy  được  thấu  trong  nội  tạng  của  con 

người. Vào triều Minh, loại nhân sâm tốt nhất, phần rễ đã phát triển rõ rệt thành 

hình người, vẫn còn rất nhiều, giá bán mỗi cân cũng chỉ tương đương như một 

cân bạc trắng. Ngày nay, giá bán đã cao hơn gấp bốn, năm lần mà màu sắc, mùi 

vị đều không được như trước. Trong tương lai khoảng 5.000 năm nữa, tuổi thọ 

trung bình của con người giảm xuống chỉ còn 20 năm, tai kiếp dịch bệnh khởi 

sinh,  người  chết  nằm  phơi  xác  khắp ngoài  đồng  nội.Tai  kiếp  này  kéo  dài  đến 

bảy tháng bảy ngày mới dứt. Lúc ấy, các thứ nhu yếu thông thường như đường, 

muối... cũng  không  tìm  ra được, huống  hồ là các loại thuốc  quý giá  như nhân 

sâm, phục linh, nhục quế, phụ tử... 

Luận Bà-sa có nói rằng: “Như có người mang một quả a-lê-lặc66 dâng lên cúng 

dường cho một vị tăng bị bệnh, thì trong tương lai người ấy nhất định sẽ không 

gặp phải những tai kiếp dịch bệnh.” 

Bệnh tật khổ não không sẵn có lúc ta mới sinh ra, đều phải có nguyên nhân mới 

sinh  khởi.  Kinh  Đại  phương  quảng Tổng  trì67 dạy  rằng:  “Khởi  tâm  xấu  ác  lấy 



63 Tức năm 1661. 

64 Bệnh chứng ở trẻ em, làm sưng  tấy  chân răng hai bên khoang  miệng, khiến trẻ em không thể bú  mẹ, nên còn gọi là bệnh 

phương nhũ (妨乳), tên Anh ngữ là ootheca mantidis. 

65 Kỳ-bà là một vị vương tử ở Ấn Độ, là bậc thánh trong ngành y. (Chú giải của soạn giả) Tên gọi này được phiên phiên âm từ 

Phạn ngữ là Jīvaka. Vị này sống cùng thời đức Phật Thích-ca, là một trong các đệ tử thuần thành tin Phật, thường giữ việc 

chăm sóc sức khỏe cũng như thuốc thang trị liệu cho các vị tỳ-kheo có bệnh trong tăng đoàn thời Phật tại thế. 

66 Ở đây chỉ dùng tên loại quả này để nêu ví dụ, không nhất thiết phải dùng quả này, mà có thể là bất kỳ loại dược phẩm, thuốc 

men nào... (Chú giải của soạn giả)  

67 Tên kinh đầy đủ là Đại thừa phương quảng Tổng trì (大乘方廣總持經), được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc 

tập 9, kinh số 275, có 1 quyển, do ngài Tỳ-ni-đa-lưu-chi dịch vào đời Tùy. Phần trích kinh văn bắt đầu từ dòng thứ 17, trang 

381, tờ a. 

mắt nhìn người phát tâm Bồ-đề nên phải chịu quả báo đui mù. Dùng lời xấu ác 

hủy báng người phát tâm Bồ-đề nên phải chịu quả báo sinh ra không có lưỡi.” 

Lương  hoàng  sám68 nói  rằng:  “Sinh  ra  làm  người  câm  ngọng,  là  do  nhân  đời 

trước  hủy  báng  người  khác.  Sinh  ra  làm  người  thấp  bé,  là  do  nhân  đời  trước 

khinh miệt người khác. Sinh ra làm người xấu xí đen đủi, là do nhân đời trước 

ngăn che ánh sáng Phật pháp.  Thân thể sinh ung  nhọt đau đớn  là do nhân  đời 

trước đánh đập hành hạ các chúng sinh khác.”Kinh Pháp hoa dạy rằng: “Người 

mắc  các  bệnh  phù  nề,  đau  đầu,  ghẻ  lở,  phong  hủi...  là  do  nhân  đời  trước  hủy 

báng kinh này nên phải chịu quả báo như thế.” 

Theo đó thì có thể biết rằng, mỗi một chứng bệnh đều có nguyên do tạo nghiệp 

đời trước. Cấp phát thuốc thang chữa trị,ấy là cứu giúp người sau khi bệnh tật 

đã sinh  khởi;  khuyên người  không  tạo  nghiệp ác, ấy  là  cứu  giúp người  từ  khi 

bệnh tật còn chưa sinh ra. Nếu mượn lời dạy của Khổng tử để so sánh thì một 

đàng  giống  như  “phân  xử  công  minh  việc  tranh  tụng  của  dân”,  một  đàng  là 

“khuyên  dạy  để  dân  không  còn  tranh  tụng”. 69Cả  hai  việc  đều  có  thể  cùng  lúc 

thực hiện, không có gì trở ngại cho nhau. 

Trưng dẫn sự tích 

Nhiều đời không bệnh tật70 

Vào  thời  đức  Phật  Tỳ-bà-thi  ra  đời, 71 tôn  giả  Bạc-câu-la  là  một  người  nghèo 

khổ.  Tôn  giả  nhìn  thấy  một  vị  tỳ-kheo  mắc  chứng  đau  đầu,  liền  phát  tâm  chí 

thànhdâng cúng một quả a-lê-lặc, 72 vị tỳ-kheo nhờ đó được khỏi bệnh. 



68 Tên chính thức của sách này là Từ bi  đạo tràng sám pháp (慈悲道場懺法), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, 

thuộc tập 45, kinh số 1909, tổng cộng có 10 quyển, do nhiều vị đại pháp sưhợp soạn vào đời Lương, nên cũng thường gọi là 

Lương hoàng sám hay Lương hoàng bảo sám. Đoạn trích này bắt đầu từ dòng thứ 21, trang 932, tờ b, quyển 3. 

69Khổng tử có nói rằng: “Phân xử việc tranh tụng phải đặt mình vào vị trí của người để lắng nghe, đạt đến sự công minh, nhưng 

cũng không bằng làm sao khiến cho người không khởi việc tranh tụng.” 

70 Trích từ kinh Phó pháp tạng. (Chú giải của soạn giả) Tên gọi chính xác của sách này là Phó pháp tạng nhân duyên truyện (付

法藏因緣傳), không phải là kinh. Sách này được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc tập 50, kinh số 2058, tổng 

cộng có 6 quyển, do các ngài Kiết-ca-dạ và Đàm Diệu cùng dịch từ Phạn văn sang Hán văn vào đời Nguyên Ngụy. 

71 Đây là vị Phật thứ 998 trong kiếp Trang nghiêm thời quá khứ. 

72 A-lê-lặc:  tên  gọi  được  phiên  âm  từ  Phạn  ngữ  Haritaki,  nên  trong  một  số  kinh  luật  cũng  được  đọc  là  ha-lê-lặc.  Theo  Phật Quang Đại từ điển thì  loại cây này có tên khoa họclà   terminalia chebula,là loại  cây ăn trái sinh sản ở các vùng Lĩnh Nam 

Do nhân duyên ấy, từ đó về sau trong suốt 91 kiếp, 73Tôn giả dù sinh trong cõi 

trời hay cõi người cũng đều không mắc phải bệnh khổ. 

Lời bàn 

Người  thế  tục,lúc tuổi  già  hay  khi  có  bệnh  đều được  vợ  con,  người thânchăm 

sóc, nhưng các vị tăng ni khi mắc bệnh phải nằm liệt thì hoàn toàn không có ai 

chăm sóc, nhìn quanh chẳng có ai thân cận, hoàn cảnh thật hết sức thê thảm. 74 

Cho nên,trong Kinh điển khuyến khích mọi người nên cúng dường các vị tăng 

ni bị bệnh,sẽ được phước báo lớn lao nhất. 

Ung nhọt biết nói75 

Vào  đời  Hán  Cảnh  đế, 76chư  hầu  bảy  nước  lộng  quyền  kiêu  ngạo  xem  thường 

hoàng đế, Ngô vương Lưu Tỵ lại có ý mưu phản. Quan ngự sử đại phu là Triệu 

Thố lo lắng sự biến loạn, khuyên vua nên cắt bớt đất đai phong cho chư hầu để 

giảm thiểu quyền lực của họ.Bảy nước chư hầu nghe tin hoàng đế muốn cắt bớt 

đất  đai  được  phong,  liền  đồng  loạt  nổi  loạn. 77Hán  Cảnh  đế  hết  sức  lo  sợ,  hội 

triều thần bàn cách đánh dẹp, nhưng Viên Áng vốn có tư thù với Triệu Thố nên 

thừa  dịp  khuyên  hoàng  đế  nên  giết  Triệu  Thố  để  yên  lòng  chư  hầu.Hoàng  đế 

nghe lời, bắt Triệu Thố mang chém ngang lưng tại chợ Đông.Về sau, quan Bộc 

xạ Đặng Công dâng thư kêu oan, hoàng đế hết sức hối hận nhưng sự đã rồi. 78 



(Trung quốc), bán đảo  Trung  Nam, Ấn Độ  v.v... Thân cây  giống như cây dâm  bụt, lá dài và nhọn, hoa màu trắng, kết quả 

vào đầu mùa thu,quả hơi tròn như quả trứng, màu vàng chanh, dùng làm thuốc chữa được nhiều loại bệnh. 

73 Tức là thời gian hoàn tất một chu kỳ tăng, giảm tuổi thọ trung bình của con người, hay một tiểu kiếp. (Chú giải của soạn giả)  

74 Ở đây muốn nói đến các vị tăng ni theo hạnh xuất ly như thời Phật tại thế, không có trú xứ, thường khất thực du phương. Các 

vị tăng ni ngày nay hầu hết đều có trú xứ, nên huynh đệ tỷ muội có thể cùng  chăm sóc cho nhau những khi có bệnh. (Chú 

giải của soạn giả) 

75 Trích từ các sách Hán thư (漢書) và Thủy sám duyên khởi (水懺緣起). (Chú giải của soạn giả) 

76Hán Cảnh Đế (汉景帝), sinh năm 188 trước Công nguyên, mất năm 141 trước Công nguyên, tên thật là Lưu Khải (劉啟), là 

hoàng đế thứ 6 của nhà Hán. Ông trị vì từ năm 157 đến năm 141 trước Công nguyên. 

77 Bảy nước chư hầu dấy loạn vào tháng 1 năm 154 trước Công nguyên, do Ngô vương Lưu Tỵ khởi xướng và cầm đầu, bao 

gồm:  Ngô  vương  Lưu  Tỵ  (劉濞),  Sở  vương  Lưu  Mậu  (劉戊),  Triệu  vương  Lưu  Toại  (劉遂),  Tế  Nam  vương  Lưu  Tịch 

Quang (劉辟光), Tri Xuyên vương Lưu Hiền (劉賢), Giao Tây vương Lưu Ngang (劉卬), Giao Đông vương Lưu Hùng Cừ (

劉雄渠). 

78 Khi Ngô vương lôi kéo chư hầu nổi loạn có nêu cao khẩu hiệu là “diệt gian thần Triệu Thố”, bởi các nước chư hầu đều cho 

rằng việc hoàng đế muốn cắt bớt đất đai của họ là do Triệu Thố xúi giục. Viên Áng nhân việc này mới có thể thuyết phục 

Đến đời  Đường Ý  tông79 có  quốc sư Ngộ  Đạt.Khi còn là  một vị  tỳ-kheo chưa 

mấy người biết đến, ngài có tình cờ gặp gỡ một vị tăng ở kinh đô.Vị tăng này 

thân  mang  bệnh  dữ,  mọi  người  đều  xa  lánh,  chỉ  riêng  ngài  Ngộ  Đạt  hết  lòng 

chăm sóc, không hề tỏ vẻ chê chán.Đến lúc chia tay nhau, vị tăng cảm thâm tình 

ấy nên dặn lại rằng: “Ông sau này sẽ gặp nạn, lúc đó có thể đến tìm ta ở núi Trà 

Lũngthuộc  Bành  Châu,  Tây  Thục.Trên  núi  ấy,  cứ  tìm  đến  nơi  nào  có  hai  cây 

tùng sẽ gặp nhau.” 

Về sau, ngài Ngộ Đạt ở Trường An,đức hạnh ngày một vang xa, được hoàng đế 

Ý tông kính lễ tôn làm Quốc sư, ban tòa báu bằng gỗ trầm hương, đối đãi ngày 

càng  cung  kính,  trọng  hậu  hơn.Khi  ấy,  bỗng  nhiên  nơi  đầu  gối  của  ngài  phát 

sinh  một  cái  nhọtđộc  hình  dáng  như  mặt  người,  cũng  đầy  đủ  mắt,  mày,  răng, 

miệng, lại cũng ăn uống được như người không khác.Nhọt độc ấy làm cho ngài 

Ngộ Đạt đau đớn cực kỳ, hết thảy lương y đều không ai biết được ấy là bệnh gì, 

vô phương cứu chữa. 

Chợt nhớ lại lời dặn lúc chia tay của vị tăng ngày trước, ngài Ngộ Đạt liền tìm 

đến núi Trà Lũng.Lúc đến nơi trời đã xế chiều, bốn phía không một bóng người, 

cỏ  cây  um  tùm  mù  mịt.  Đang  lúc  còn  băn  khoăn  chưa  biết  định  liệu  thế  nào, 

chợt  thấy  xa  xa  trong  làn  khói  mây  mờ  ảo  có  hai  cây  tùng  ẩn  hiện,  vội  theo 

hướng ấy tìm đến.Quả nhiên gặp được vị tăng ngày xưa tại đó. 

Ngài  Ngộ  Đạt  liền  đem  hết  những  nỗi  khổ  sở  bấy  lâu  nay  của  mình  ra  trình 

bày.Vị tăng  nói:  “Không  có  gì  phải  lo  lắng  cả,  dưới  chân  núi này  có  một  con 

suối.Đợi đến sáng mai, dùng nước suối ấy rửa qua một lần là khỏi bệnh thôi.” 

Sáng sớm hôm sau, có một đồng tử đưa ngài xuống núi, đến chỗ con suối. Vừa 

chụm hay tay vốc nước suối định rửa, bỗng nghe cái nhọt phát ra tiếng kêu lớn: 

“Chưa rửa được, chưa rửa được! Tôicòn có chuyện nhân duyên đời trước muốn 



Hán Cảnh đế giết Triệu Thố, vì cho rằng chư hầu sẽ không còn cớ để làm loạn. Không ngờ Ngô vương vốn đã có ý làm phản 

từ lâu,  việc  Triệu  Thố  chỉ là cái cớ nêu ra để lôi  kéo các chư  hầu khác. Vì thế, sau khi giết  Triệu Thố, chư  hầu vẫn không 

chịu rút quân. Cuối cùng, Hán Cảnh đế phải nhờ có Chu Á Phu cầm quân ra đánh mới dẹp yên được loạn này. 

79Đường Ý Tông, sinh năm 833, mất năm 873, tên thật là Lý Thôi (李漼), là vị hoàng đế thứ 17 của nhà Đường, trị vì từ năm 

859 đến năm 873. 

nói.Thầy là người thông bác chuyện xưa nay, vậy đã từng đọc qua chuyện Viên 

Ánghại chết Triệu Thố trong sách Tây Hán thư hay chưa?” 

Ngài Ngộ Đạt đáp: “Có đọc qua rồi.” 

Cái  nhọt  mặt  người  liền  nói:  “Thầy  chính  là  Viên  Áng  ngày  trước,  còn  tôi  là 

Triệu  Thố.  Xưa  tôi  bị  chém  ngang  hông  ở  chợ  Đông,  oan  ức  không  thể  nói 

hết!Tôi  trải  qua  nhiều  đời  luôn  muốn  báo mối  thù ấy,  nhưng thầy  trong mười 

đời qua đều làm cao tăng, giới luật tinh nghiêm, tôi muốn báo thù cũng không 

biết  làm  sao.  Nay  thầy  nhận  sự đãi ngộ  của  bậc  nhân  chủ,  được  nhiều  ân  huệ 

lớn, tâm danh lợi khởi sinh, đức độ có phần thương tổn, tôi nhân dịp ấy mới báo 

được thù xưa.Nay nhờ có Tôn giả Ca-nặc-cadùng nước Tam-muội rửa sạch oán 

thù cho tôi, từ nay tôi với thầy không còn oan kết nữa.” 

Ngài Ngộ Đạt nghe xong câu chuyện rùng mình run sợ, liền vốc nước suối lên 

rửa.Khi cái nhọt vừa chạm vào nước, ngài đau thấu xương tủy, đến nỗi ngất đi 

một lúclâu rồi mới tỉnh lại thì cái nhọt đã biến mất. 

Ngày nay vẫn còn lưu truyền bộ Thủy sám gồm 3 quyển, chính là do ngài Ngộ 

Đạt  sau  khi  khỏi  bệnhsoạn  ra  để  người  đời  sau  dùng  làm  phương  pháp  sám 

hối. 80 

Lời bàn 

Tôn giả Ca-nặc-ca là một vị A-la-hán, đệ tử của đức Thế Tôn.Quốc sư Ngộ Đạt 

lúc  gặpngài  chỉ  biết  đó  là  một  vị  tăng  bị  bệnh,  nào  biết  đó  là  một  vị  thánh 

tăng.Đến  như  thánh  hiệu  Ca-nặc-ca,  cũng  phải  nhờ  cái  nhọt  mặt  người  nói  ra 

mới  biết.Những nghiệp báo thuộc  loại này, thuốc men  của người thế  gian  làm 

sao có thể trị dứt được? 

Nay xin kính cẩn nương theo lời dạy của bậc Đại Y vương, 81 vì lưu lại cho đời 

sau những món thuốc hay nên ghi chép ra sau đây những phương thuốc vô cùng 

thần hiệu. 



80 Bộ sám văn này có tên gọi đầy đủ là Từ bi thuỷ sám pháp (慈悲水懺法), được xếp vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc 

tập 45, kinh số 1910, tổng cộng 3 quyển, nhưng không chính thức ghi tên người soạn. 

81 Đại Y vương là danh hiệu được dùng để tôn xưng đức Phật, vì chỉ có ngài mới có khả năng chỉ bày phương pháp dứt trừ được 

tất cả các loại bệnh khổ. 

Phương thuốc thần hiệu trừ dứt các loại bệnh ung nhọt đau đớn  

- Khi làm quan không vô cớ hành hạ đánh đập người khác. 

- Không dùng đòn roi đánh đập người làm công, giúp việc. 

- Không đánh đập, hành hạ các loài động vật. 

- Tay chưa rửa sạch không được cầm vào Kinh sách. 

- Giúp thuốc thang trị bệnh cho người khác. 

- Không ghê tởm, nhờm gớm những người bị mụn nhọt, ghẻ lở. 

Phương thuốc thần hiệu trừ dứt các bệnh đui điếc câm ngọng 

- Không khinh miệt những người bị đui điếc câm ngọng. 

- Nỗ lực lưu truyền những lời Phật dạy như Kinh điển, giáo pháp... 

- Dâng cúng dầu, đèn, hương trầm... 

- Không nhìn ngắm những chuyện dâm dục, giết hại... 

- Không dòm ngó, xoi mói những chuyện riêng tư, muốn che giấu của người 

khác 

- Không khởi tâm xấu ác mà nhìn cha mẹ, các bậc sư trưởng, tăng ni với sự 

hằn học, hung ác. 

-  Người  có  mắt  sáng  không  học  phép  bói  toán,làm  ngăn  trở  sinh  kế  của 

những kẻ không may đã bị mù lòa. 

- Không ngăn che, bịt mắt các loài cầm thú. 

- Không nghe lời gièm pha, nói xấu của vợ mà đối xử nhạt nhẽo, thờ ơ với 

cha mẹ. 

- Không nghe và tin theo các tà thuyết. 

- Không lén nghe những việc riêng tư, bí mật mà người khác muốn che giấu. 

- Không tin thuyết đoạn diệt, cho rằng sau khi chết là dứt hết, không có nhân 

quả báo ứng. 

- Không hủy báng Tam bảo. 

- Không lén lút chê bai cha mẹ, thầy tổ, các bậc trưởng thượng. 

-  Không  dùng  khả  năng  biện  thuyết  khéo  léo  để  làm  đảo  lộn  lẽ  trắng  đen, 

phải trái. 

Phương thuốc thần hiệu trị dứt các bệnh suy nhược, nhút nhát 

- Phụng dưỡng, chăm sóc cha mẹ không nề khó nhọc. 

- Tinh cần lễ bái Tam bảo. 

- Cúng dường, chu cấp các vị tăng ni bị bệnh. 

-Thay người bệnh làm những việc khó nhọc. 

- Không ép buộc những người giúp việc cho mình hoặc những người nghèo 

khó phải làm việc quá sức. 

- Sử dụng sức trâu cày, ngựa kéo có mức độ vừa phải. 

Phương thuốc thần hiệu trị dứt các bệnh chết yểu, chết bất đắc kỳ tử 

- Hiếu thảo phụng dưỡng cha mẹ, ông bà... 

- Giữ giới không giết hại, thường làm việc phóng sinh, cứu sống vật mạng. 

- Không vì lợi dưỡng cho mình mà nuôi các loài dê,lợn, gà, vịt... để giết thịt 

hoặc bán cho người giết thịt. 

-Không làm ra những loại khí cụ, bẫy rập, chài lưới...để giết hại các loài sinh 

linh trên cạn, dưới nước. 

-  Khuyên  bảo,  khuyến  khích  những  người  làm  nghề  giết  mổ,  chài  cá,  lưới 

chim...chuyển đổi sang các nghề nghiệp khác, tránh sự giết hại. 

- Góp sức in ấn,phân phát lưu hành những sách khuyến thiện, khuyên người 

phóng sinh, bỏ việc giết hại, tin sâu nhân quả. 

-Nếu  học  nghề thuốc chưa đến mức tinh tường, thông  thạo  thì quyết  không 

nên hành nghề. 

Phương thuốc thần hiệu trị dứt các bệnh gia đình ly tán 

- Không phá tổ bắt các loài chim. 

- Không đào hang bắt các loài thú. 

- Không đuổi bắt các loài dế, côn trùng... 

Phương thuốc thần hiệu trị dứt các bệnh giam cầm tù ngục 

-  Không  dễ  dãi  khinh  suất  khởi  sinh  việc  kiện  tụng  khi  không  thực  sự  cần 

thiết. 

- Không giam nhốt các loài chim, thú. 

- Không nuôi nhốt các loài dế, côn trùng... để làm trò vui. 

- Không làm ra những khí cụ để hành hình, tra tấn... 

- Không làm ra các loại lồng, chuồng để nhốt chim, thú, hoặc các loại phên, 

lưới để ngăn nhốt giam hãm các loài cá, côn trùng... 

Phương thuốc thần hiệu trị dứt các bệnh nghèo khốn khổ sở 

- Phụng dưỡng, chăm sóc cha mẹ, ông bà... không được so đo tính toán phí 

tổn. 

- Thường thiết trai cúng dường chư tăng ni. 

-  Giúp  đỡ,  chu  cấp  cho  thân  bằng  quyến  thuộc,  cứu  giúp  người  nghèo  khó 

bần hàn không tính toán chuyện lợi hại. 

- Khi có cơ hội, không từ chối việc dùng tiền của, tài vật giúp đỡ người khác. 

- Tài vật không phải của mình thì không tìm cách tranh đoạt, giữ lấy. 

Phương thuốc thần hiệu trị dứt các bệnh hình dung xấu xí 

-  Chăm  sóc  phụng  dưỡng  cha  mẹ,  ông  bà...  điều  quan  trọng  là  phải  giữ  vẻ 

mặt vui vẻ kính thuận. 

- Luôn giữ dáng vẻ cung kính nhu hòa khi phụng sự các bậc tôn trưởng, thầy 

tổ. 

- Vẽ tranh, đắp tượng chư Phật, Bồ Tát... 

- Tu sửa tranh, tượng chư Phật, Bồ Tát... 

- Cúng dường các loại đèn, dầu, hương trầm... 

- Khuyên người khác từ bỏ việc thưa kiện, tranh tụng... 

- Đối xử với người luôn giữ lòng khiêm tốn, cung kính giữ lễ. 

- Không khởi tâm sân hận nóng nảy, hung bạo xúc phạm người khác. 

- Không khinh bỉ, chế nhạo những người khuyết tật, giác quan không trọn đủ 

(như người mù, điếc, câm... ) 

Phương thuốc thần hiệu trị dứt các bệnh ngu si, tà kiến 

- Tôn kính, hết lòng tin sâu Tam bảo. 

- Tôn trọng, quý tiếc các loại giấy có chữ viết. 

- Tôn sùng, kính trọng thầy dạy. 

- Thọ trì, tụng đọc Kinh điển Đại thừa. 

- Thân cận, gần gũi các bậc cao tăng đức hạnh. 

- Giảng giải, chứng minh, làm rõ với người khác về thuyết nhân quả ba đời, 

khiến cho tự mình cũng như mọi người đều tin sâu nhân quả. 

- Loại trừ, thiêu hủy các loại sách hủy báng, bài xích Phật pháp. 

- Dạy bảo, khuyên răn người khác phải có tâm nhẫn nại, không hề chán nản, 

mỏi mệt. 

- Không khinh thường những người ít học, kém trí. 

Mỗi  một  phương  thuốc  vừa  kể trên  đây  đều  bao  gồm  đủ  ba  phần:  (1) tự  thân 

mình nỗ lực làm, (2) khuyên bảo, chỉ dạy, khuyến khích người khác làm, (3) khi 

thấy người khác làm được thì sinh tâm hoan hỷ vui mừng, ngợi khen, tán thán. 

Giúp nước uống giải cơn khát cho người  

Giảng rộng 

Người người đều biết rằng đói ăn có thể phải chết, nhưng không biết rằng khát 

nước  cũng  có  thể  sinh  bệnh.  Với  người  tuổi  trẻ  cường  tráng  còn  có  thể  chịu 

đựng,  nhưng  với  người già  yếu thật khó qua  khỏi. Với người khỏe mạnh  bình 

thường  có  thể chịu đựng, nhưng với người sẵn mang nhiều  bệnh  tật  ắt rất  khó 

chịu đựng. Với người qua lại gần gũi có thể chịu được, nhưng với người đi trên 

đường xa thật rất khó vượt qua cơn khát. Những khi thời tiết ôn hòa mát dịu còn 

có  thể  chịu  được, nhưng  gặp những  lúc  rét  lạnh  hoặc  nóng bức  thật  không  dễ 

chịu đựng. 

Người xưa dạy rằng: “Chớ nên chê việc thiện nhỏ mà không làm.” 82Giúp nước 

uống giải khát cho người cũng là một trong các việc thiện nhỏ nên làm. 

Trưng dẫn sự tích 

Phước báo của việc giúp nước uống cho người83 

Vào thời đức Phật còn tại thế, trong thành Xá-vệ có một vị trưởng giả giàu có 

vô cùng. Vợ ông sinh được một người con trai hình dung tuấn tú xinh đẹp. Từ 

lúc sinh ra không hề bú sữa mẹ, từ trong kẽ răng tự nhiên tiết ra chất nước có đủ 

tám công đức, 84 dùng nước ấy để tự nuôi dưỡng thân mình. 

Người  con  ấy tên là  Da-xoa-mật-đa, về  sau lớn  lên theo Phật  xuất gia, 85tu tập 

chứng quả A-la-hán. Có vị tỳ-kheo thưa hỏi Phật về nhân duyên đời trước của 

Da-xoa-mật-đa, đức Phật dạy rằng: “Vào thời đức Phật Ca-diếp trong quá khứ, 

có một ông trưởng giả già yếu rồi mới xuất gia làm tỳ-kheo,lại thêm thân mang 

bệnh nặng nên không thể tinh cần tu tập. Thầy thuốc khuyên ông dùng món sữa 



82 Theo Tam quốc chí thì đây là lời di ngôn của Lưu Bị trước lúc lâm chung, dặn lại con là Lưu Thiện, gồm đủ 2 câu là: 勿以善

小而不為，勿以惡小而為之- Vật dĩ thiện tiểu nhi bất vi, vật dĩ ác tiểu  nhi  vi chi. (Chớ  nên chê việc thiện nhỏ  mà không 

làm, chớ xem thường việc ác nhỏ mà phạm vào.) 

83 Trích từ Bách duyên kinh (百緣經). (Chú giải của soạn giả) Tên đầy đủ của kinh này là Soạn tập bách duyên kinh (撰集百緣

經), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, thuộc tập 4, kinh số 200, tổng cộng có 10 quyển, do ngài Chi Khiêm dịch 

vào đời Ngô. Câu chuyện này được  lược kể lại từ nhân duyên thứ 85 trong kinh, tức Da-xoa-mật-đa duyên (耶舍蜜多緣), 

bắt  đầu  từ  dòng  thứ  7,  trang  246,  tờ  b,  quyển  9.  Quý  vị  có  thể  xem  chuyện  này  trong  bản  Việt  dịch  với  tên  là  Một  trăm truyện  tích  nhân  duyên  Phật  giáo,  do  Đoàn  Trung  Còn  -  Nguyễn  Minh  Tiến  Việt  dịch  và  chú  giải,  NXB  Tôn  giáo,  2010, 

trang 299 – 302. Nguyên bản An Sỹ toàn thư có một số chi tiết khác biệt, trong khi dịch chúng tôi đã căn cứ kinh văn chỉnh 

sửa lại cho chính xác hơn. 

84 Nước có đủ tám công đức (bát công đức thủy), tức là có đủ tám tính chất: 1. Trừng tịnh: lắng gạn trong sạch; 2. Thanh lãnh: 

trong trẻo mát lạnh; 3. Cam mỹ: mùi vị ngon ngọt; 4. Khinh nhuyễn: nhẹ nhàng mềm mại; 5. Nhuận trạch: thấm nhuần tươi 

mát; 6. An hòa: yên ổn hòa nhã; 7. Trừ được đói khát và vô số khổ não; 8. Trưởng dưỡng thân tứ đại, tăng trưởng các thiện 

căn. Trong kinh A-di-đà có nhắc đến loại nước này ở thế giới Cực Lạc: “舍利弗極樂國土有七寶池，八功德水充滿其中 - 

Xá-lợi-phất! Cực Lạc quốc độ hữu thất bảo trì, bát công đức thủy sung mãn kì trung” (Xá-lợi-phất! Nơi cõi Cực  Lạc có ao 

xây bằng bảy món báu, trong chứa đầy nước tám công đức.) 

85 Theo An Sỹ toàn thư thì vị này xuất gia rồi mới có tên là Da-xoa-mật-đa, nhưng theo kinh văn thì đây là tên do cha mẹ đặt 

cho từ nhỏ. Tên này được phiên âm từ Phạn ngữ là Yacomitra, có nghĩa là “rất vinh hạnh”. Sở dĩ có tên này vì khi sinh ra thì 

trời đổ cơn mưa lớn, ai cũng cho là nhờ phước đức của đứa bé, nên cha mẹ liền đặt tên như vậy. Chúng tôi đã chỉnh sửa lại 

chi tiết này theo đúng kinh văn. 

đặc pha với thuốc.Về đêm, chất thuốc ấy làm cho cả người ông nóng nảy, trong 

miệng  khô  khốc,  khát nước  vô cùng.  Ông  thức  dậy  tìm  nước  uống  nhưng  tìm 

khắp nơi đều không có nước. Cuối cùng ông chạy ra bờ sông để tìm nước uống, 

nào  ngờ  thấy  sông  cũng  đã  cạn  khô.  Ông  không  còn  biết  làm  sao,  đành  phải 

chịu đựng cơn khát vô cùng khổ sở. 

“Hôm  sau  ông  đem  chuyện  không  tìm  được  nước  uống  kể  lại  với  thầy.  Thầy 

ông dạy rằng: ‘Nỗi khổ mà ông kể lại đó rất giống với nỗi khổ trong cảnh giới 

ngạ quỷ. Nay ông hãy lấy nước trong bình của ta mà dùng thử xem.’ Vị tỳ-kheo 

nghe lời thầy, đến lấy nước trong bình. Khi vừa đến nơi, xem lại đã thấy nước 

trong bình tự nhiên cạn khô. Vị tỳ-kheo ấy trong lòng hết sức lo lắng kinh sợ, tự 

biết mình sau  khi chết nhất định sẽ phải đọa vào cảnh giới  ngạ quỷ. Ông  liền 

tìm  đến  kính  lễ  trước  đức  Phật  Ca-diếp,  chí  thành  sám  hối  tất  cả  những  tội 

chướng trước đây của mình. Đức Phật Ca-diếp dạy rằng: ‘Từ nay ông nên phát 

tâm lo việc cung cấp nước sạch cho chư tăng dùng, như vậy có thể thoát được 

ác nghiệp sinh vào cảnh giới ngạ quỷ.’ 

“Vị  tỳ-kheo  ấy  nghe  lời  Phật  dạy hết sức vui  mừng, từ  đó phát  tâm  thường  lo 

việc cung cấp nước sạch cho chư tăng dùng, mãi cho đến khi tuổi thọ đủ 20.000 

năm mới thôi. 86 

“Do nhân duyên ấy, từ đó về sau vị tỳ-kheo này dù sinh ra ở bất cứ nơi nào, nơi 

kẽ  răng cũng thường tiết  ra chất nước có đủ tám công đức. Cho  đến ngày  nay 

được gặp Phật, xuất gia tu hành chứng đắc đạo quả.” 

Lời bàn 

Chúng  sinh  trong  cảnh  giới  ngạ  quỷ,  trải  qua  nhiều  kiếp  cho  đến  tên  gọi  của 

nước cũng không được nghe, nào chỉ là không có nước uống. Những chúng sinh 

ngạ quỷ, ví như sinh ra bên cạnh bờ sông, cũng vẫn không được nghe đến tên 

gọi của nước. Tỳ-kheo Da-xoa-mật-đa nếu trước đây không được gặp đức Như 

Lai Ca-diếp, làm sao có thể chuyển họa thành phúc được như vậy? 



86 Tuổi thọ trung bình của con người vào thời đức Phật Ca-diếp trong quá khứ là 20.000 năm. (Chú giải của soạn giả) 

Dùng nước để bán kiếp nghèo87 

Ở nước A-bàn-đề một có ông trưởng giả hết sức giàu có, của cải nhiều không kể 

xiết,  nhưng  hết  sức  keo  kiệt,  để  cho  người  nữ  tỳ  trong  nhà  phải  sống  hết  sức 

nghèo hèn, áo mặc không đủ che thân, cơm ăn không đủ no bụng, lại thường bị 

đánh đậphành hạ, dù đã già yếu.Người ấy muốn chết đi cho thoát khổ mà không 

chết được. 

Một hôm nọ, người  nữ tỳ  già nua ấy mang  bình ra bờ sông  lấy nước, tủi thân 

khóc lóc thảm thiết.Một vị đệ tử Phật là ngài Ca-chiên-diên thấy vậy thương xót 

liền hỏi: “Nếu như bà chán ghét kiếp nghèo khổ, sao không mang bán nó đi?” 

Lão nô tỳ thưa: “Có ai lại chịu mua cái nghèo?” 

Ngài Ca-chiên-diên nói: “Được, cái nghèo khổ của bà đó quả thật có thể bán đi 

được.” 

Lão nô tỳ liền hỏi: “Làm cách nào để bán được?” 

Ngài Ca-chiên-diên dạy: “Nếu lão bà quả thật muốn bán cái nghèo đi, thì phải 

hết lòng tin theo lời ta. Trước hết hãy súc rửa bình này cho thật sạch, sau đó lấy 

nước sạch vào bình mang đến cúng dường chư tăng.” 

Lão nô tỳ hỏi: “Bình này là tài sản của chủ nhân, chẳng phải của tôi, làm sao có 

thể mang cúng dường?” 

Ngài  Ca-chiên-diên  đáp:  “Cái  bình  tuy  không  phải  của  bà,  nhưng  nước  trong 

bình chẳng lẽ bà không có quyền sử dụng hay sao?” 

Lão bà hiểu ra, liền mang bình lấy nước cúng dường. Ngài Ca-chiên-diên đích 

thân thọ nhận sự cúng dường đó, rồi lại truyền dạy Tam quy, Ngũ giới cho bà, 

sau đó lại dạy bà niệm Phật. 

Đêm hôm ấy, lão bà mạng chung trong nhà chủ nhân. Sáng ra, người chủ thấy 

vậy nổi giận, mang xác vất vào trong rừng  Lạnh. 88 Thần thức lão bà khi ấy đã 



87 Trích từ kinh Hiền ngu nhân duyên (賢愚因緣經). (Chú giải của soạn giả) Tên kinh này trong Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh 

là Hiền ngu kinh (賢愚經), thuộc tập 4, kinh số 202, tổng cộng có 13 quyển, do nhóm ngài Huệ Giác cùng dịch từ Phạn văn 

sang  Hán  văn vào đời Nguyên Ngụy. Câu chuyện này được lược kể lại từ phẩm kinh có tên là Ca-chiên-diên giáo lão mẫu 

mại bần - 迦旃延教老母賣貧品, bắt đầu từ dòng thứ 29, trang 383, tờ c, thuộc quyển 5. 

sinh lên cung trời Đao-lợi, làm vị thiên nhân nơi đó, từ xa nhìn thấy thân xác cũ 

liền cùng với chư thiên quyến thuộc hiện đến rải hoa trời lên thi thể ấy. 

Lời bàn 

Nếu biết thực hành bố thí cúng dường có thể “bán đi sự nghèo khổ”, tất nhiên sẽ 

biết  rằng  việc  kính  lễ  chư  Phật  có  thể  “bán đi  sự  hèn  kém”, thực  hành  phóng 

sinh có thể “bán đi sự chết yểu”, siêng năng học hỏi có thể “bán đi sự ngu si”. 

Người có trí tuệ, chỉ nghe qua một điều có thể hiểu thấu ra trăm ngàn lẽ. Đối với 

hết thảy những nghịch cảnh bất như ý trong chốn thế gian này,há có điều gì lại 

không thể “bán đi” như thế? 

Hoặc bỏ tiền mua vật sống phóng sinh 

Giảng rộng 

Pháp luật trừng trị tội nhân, không có hình phạt nào nặng hơn tội chết; cha mẹ 

thương yêu con cáicũng không làm gì khác hơn là ban cho và nuôi dưỡng chu 

toàn sự sống.  Cho  nên  có  thể  biết  rằng,  việc  xấu  ác  nhất  chính  là  giết  hại,mà 

việc hiền thiện nhất chính là cứu mạng phóng sinh. Hãy xem khi các con thú bị 

đuổi bắt, chúng cũng kinh sợ trốn chạy, phát tiếng kêu la thảm thiết, cố sức vượt 

rào leo tường để mong chạy thoát. Nếu đem so với con người chúng ta, gặp khi 

bị  lệnh  vua  bắt  bớ  đuổi  giết,  cha  mẹ  kinh  hoàng  chẳng  biết  phải  làm  sao,  vợ 

congia quyến bị đẩy vào cảnh chết không đường thoát, nỗi hãi hùng kinh sợ ấy 

nào có khác gì nhau? 

Lại hãy xem khi con vật bị giết hại, như khi cắt tiết một con gà, cả bầy gà kinh 

hãi kêu la, mổ thịt một con heo, cả đàn heo buồn bã bỏ ăn. Nếu đem so với con 

người chúng ta, gặp lúc loạn lạc giặc cướp lộng hành, trước mắt nhìn thấy cha 

mẹ bị giết hại, vợ con bị bắt bớ đưa đi, tình cảnh bi thương ấy cũng tương đồng 

không khác. 

Lại hãy xem khi con vật bị cắt xẻ giết mổ, ruột gan phơi ra mà nơi miệng còn 

thều thào hơi thở, hoặc cổ họng đã bị cắt đứt mà đôi mắt vẫn còn mở to chưa 



88 Nguyên bản dùng Hàn lâm (khu rừng lạnh lẽo), chỉ một khu rừng nằm bên ngoài thành Vương Xá, nguyên tên tiếng Phạn là 

Śītavana, dịch âm là Thi-đa-bà-na, nên cũng gọi là Thi-đà lâm. Khu rừng này từ lâu được người trong thành Vương Xá dùng 

làm chỗ vất bỏ những xác chết không người mai táng, để cho cầm thú ăn. 

kịp  nhắm.  Nếu  đem so  với  con người  chúng  ta,  lúc  lâm  chung đớn  đau  thống 

khổ,  toàn  thân  bất  động,  chỉ  biết  đưa  mắt  nhìn,  đành  cam  tâm  bất  lực  nào  có 

khác chi nhau? 

Nếu trong lúc ấy mà nhẫn tâm giết hại, thì nỗi oán hận của con vật bị giết biết 

nói sao cho hết? Nếu trong lúc ấy lại có người bỏ tiền mua để cứu mạng thả ra, 

thì sự cảm kích tri ân cũng nói sao cho hết? 

Việc phóng sinh không nên làm theo kỳ hạn thường xuyên nhất định, e rằng có 

người  biết  được  ngày  tháng  ta  mua  vật  phóng  sinh  nên  sẽ  cố  sức  đuổi  bắt  để 

mang đến bán. Việc phóng sinh cũng không nên chọn một địa điểm cố định, e 

rằng có người biết được sẽ đợi sau khi ta phóng sinh vật mạng rồi tìm cách bắt 

chúng  lại.  Phóng  sinh  cũng  không  giới  hạn  đối  với  một  loài  vật  nào,  dù  vật 

mạng lớn nhỏ cũng đều nên cứu sống. 

Các  hội phóng  sinh  ở  vùng  Côn  Lôn  nơi  tôi  sống,  chỉ  có  am  Thanh  Lương  là 

làm  tốt nhất,  do  từ  khi  khởi  lậpcó  vị  thiện  hữu trước hết đã  bỏ  ra  một  số  tiền 

lớn,  đưa  vào  ký  gửi  lấy  lãi, 89 mỗi  tháng  dùng  tiền  lãi  ấy  vào  việc  phóng sinh. 

Mỗi lần tổ chức phóng sinh, cứ khoảng 4, 5 ngày trước đó liền có báo cáo gửi 

đến từng hội viên để thông báo số tiền sử dụng, đến kỳ hạn các hội viên cùng 

chia nhau quyên góp vào cho đủ số đã chi ra, hoàn toàn không dựa vào số tiền 

ký gửi sinh lợi. Nhờ cách ấy mà có thể hoạt động được lâu dài. Vào ngày mở 

hội phóng sinh, mỗi người đều cung kính tụng đọc 5 quyển kinh Hoa nghiêm, 90 

chi phí hương hoa trà nước có 3 người chia nhau gánh chịu. Ấy là nhờ tất cả hội 

viên  đều  đồng  tâm  hiệp  lực  nên  hoạt  động  của  hội  mới  được  thành  công  dễ 

dàng, có thể làm khuôn mẫu cho những nơi khác học làm theo. 



89 Nguyên bản dùng chữ điển phố (典鋪), đồng nghĩa với đương phố (當鋪), tức chỉ tiệm cầm đồ. Ở đây có thể hiểu là gửi tiền 

vào đó để lấy lãi hằng tháng. 

90 Tên kinh đầy đủ là Đại phương quảng Phật Hoa nghiêm kinh (大方廣佛華嚴經), hiện được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại 

tạng kinh có 3 bản dịch, bản dịch của ngài Phật-đà-bạt-đà-la thuộc tập 9, kinh số 278, tổng cộng có 60 quyển, dịch vào đời 

Đông Tấn; bản của ngài Thật-xoa-nan-đà dịch vào đời Đường thuộc tập 10, kinh số 279, tổng cộng có 80 quyển, và bản của 

ngài Bát Nhã dịch vào đời Đường thuộc tập 10, kinh số 293, tổng cộng có 40 quyển. Mỗi người tụng đọc 5 quyển có nghĩa là 

phân chia nhau để tiếp nối mà tụng hết cả bộ kinh. 

Trưng dẫn sự tích 

Tha lợn tức tha con91 

Triều  Đông Tấn  có  người  tên  Đỗ  Vĩnh Bình,  là người Phù Châu, thuộc huyện 

Tử Đồng, tỉnh Tứ Xuyên.Nhà ông Bình hết sức giàu có, sinh được một đứa con 

trai đặt tên là Thiên Bảo, vừa được 10 tuổi, hết sức thương yêu. Vào niên hiệu 

Thái Nguyên năm thứ ba, 92 Thiên Bảo bị bệnh nặng mà chết. Không bao lâu sau 

đó, trong nhà có con lợn nái sinh được 5 con.Vĩnh Bình chọn một con béo mập 

nhất, định giết thịt làm lễ biếu quan. Bỗng nhiên có một vị tỳ-kheo đến nói với 

Vĩnh Bình rằng: “Con lợn ấy là con trai ông trước đây đó, sao vừa mất mới hơn 

trăm ngày mà ông đã vội quên?”Vị tỳ-kheo ấy vừa nói xong thì hốt nhiên mất 

dạng, chỉ còn lưu lại một mùi hương thơm lạ đến suốt ngày chưa tan hết. 

Đỗ Vĩnh Bình liền thả con lợn ấy ra, không giết thịt, lại thương yêu nuôi dưỡng 

trong nhà. 

Lời bàn 

Đức Phật có dạy: “Hết thảy chúng sinh, trải qua nhiều kiếp lưu chuyển luân hồi 

nên hầu hết đều là cha mẹ, quyến thuộc của nhau.” Người đọc sách Nho không 

hề biết đến đạo lý lưu chuyển luân hồi trong ba đời quá khứ, hiện tại và vị lai. 

Vì thế nên cho rằng không nỡ khởi lên ý tưởng xem tất cả chúng sinh như cha 

mẹ nhiều đời của mình. Nhưng rồi do chỗ không nỡ suy tưởng như thế, nên mới 

giết hại  chúng  sinh  mà  làm  món  ăn của  mình, như  vậy  gọi  là  không nỡ  được 

chăng? Nói một câu khái quát, ấy là do không chịu suy nghĩ cho cặn kẽ đó thôi. 



91 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠林). (Chú giải của soạn giả) Tuy nhiên, chúng tôi chưa tìm thấy câu chuyện này 

trong Pháp uyển châu lâm như dẫn chú này, mà chỉ thấy xuất hiện ở 2 tác phẩm khác là: Tập thần châu Tam Bảo cảm thông 

lục (集神州三寶感通錄), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 52, kinh số 2106, tổng cộng có 3 quyển, 

do ngài Đạo Tuyên soạn  vào đời Đường, chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 23, trang 433, tờ a, thuộc quyển  3, và trong Lục 

Đạo  Tập (六道集), được đưa  vào Vạn tân toản  Tục tạng kinh, thuộc tập 88, kinh số 1645, tổng cộng có 5 quyển, do ngài 

Hoằng Tán soạn vào đời Thanh, chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 23, trang 150, tờ c, thuộc quyển 4. Cả 2 sách này đều nói 

chi tiết hơn về tên người: ông này tên là Đỗ Nguyện, tên tự là Vĩnh Bình. 

92 Tức là năm 378. 

Bán lợn hóa ra bán con93 

Vào  đời  nhà  Tùy,  trong  khoảng  niên  hiệu  Đại  Nghiệp  năm  thứ  8, 94tại  huyện 

Nghi Châu, tỉnh  Quảng  Tây,  có người tên  Hoàng  Phủ Thiên,lấy  trộm  60 đồng 

tiền của mẹ.Người mẹ mất tiền không tìm thấy, truy xét tra hỏi khiến cho tất cả 

người trong nhà đều phải chịu đòn roi. 

Qua năm sau, Phủ Thiên chết, lại thác sinh thành một con lợn trong nhà.Lợn lớn 

lên  rồi,  người  nhà  liền  bán  cho  ông  xã  trưởng  ở  một  thôn  xa,  được  sáu  trăm 

đồng tiền.Đêm đó, người vợ của Phủ Thiên vừa ngủ thiếp đi thì mộng thấy một 

con lợn nói với bà: “Tôi là chồng cô trước đây, vì lấy trộm sáu mươi đồng tiền 

của mẹ nên khiến cho cả nhà đều bị đòn roi. Do tội ấy phải sinh làm thân lợn, 

nay lại bị đem bán đi.Mong cô hãy mau mau chuộc tôi về, nếu để chậm ắt là tôi 

sẽ bị người giết thịt.” 

Người  vợgiật mình tỉnh dậy,  trong lòng  hoàn  toàn không  tin. Nhưng  khi thiếp 

ngủ lại thì cũng mơ thấy như vậy nữa, lại còn nghe lợn hối thúc khẩn thiết hơn. 

Khi  tỉnh dậy  suy  nghĩ  rằng  tình hình  đã  gấp  rút  lắm,  liền  lập  tức  mặc  áo  vào 

sang gõ cửa phòng mẹ chồng.Hóa ra bà mẹ Phủ Thiên cũng đã thức giấc từ lâu, 

vì bà cũng nằm mộng thấy giống hệt như cô. Khi ấy đã quá nửa đêm, mà nhà 

ông xã trưởng mua lợn cách đó đến ba mươi dặm.Bà mẹ sợ không chuộc được 

lợn,  liền lấy ra 1.200 quan tiền, sai người con cả cùng đi  với đứa  con trai  của 

Phủ Thiên sang chuộc. Nào ngờ lễ tế của làng đã sắp xếp đâu vào đó, nên ông 

xã trưởng nhất quyết cự tuyệt không cho chuộc lợn. 

Nhân lúc còn đêm tối, gia đình Phủ Thiên liền nhờ một đám hung đồ có thế lực 

đến  ép  buộc  xã  trưởng  phải  cho  chuộc  lại.  Xã  trưởng  bất  đắc  dĩ  không  dám 

chống cự, đành  thả  lợn  ra.Trên đường  về, khi đi ngang qua một  bãi đất hoang 

rộng  lớn,  người  anh  cả  liền  nói  với  lợn:  “Nếu  đúng  là  em  ta  thì  hãy  đi  lên 

trước.”Lợn lập tức chạy lên phía trước, theo đúng đường về nhà. 

Sau đó, xóm giềng biết chuyện đều cười chê, đàm tiếu.Con cái của Phủ Thiên 

lấy làm xấu hổ lắm, suy nghĩ rồi bàn với nhau: “Nếu để cha ta thế này, ắt con 



93 Trích từ Minh báo ký (冥報記). (Chú giải của soạn giả)  

94 Tức là năm 612. 

gái trong nhà chẳng ai nhìn đến.Trước đây cha ta rất thân với nhà họ Từ, có thể 

mang gửi nhờ bên ấy, chúng ta định kỳ chu cấp thức ăn là được.” 

Lợn nghe qua những lời ấy, nước mắt chảy ra ràn rụa, liền vẫy đuôi rồi tự đi đến 

nhà họ Từ, cách đó bốn mươi dặm. Đến niên hiệu Đại Nghiệp thứ 11, 95 lợn chết 

ở nhà họ Từ. 

Lời bàn 

Một  khi  đã  thay  hình  đổi  dạng,  hết  thảy  người  nhà  đều  không  thể  nhận  biết 

được.Cho  nên  nói  rằng,  trong  chốn  luân  hồi  thì  gia  đình  quyến  thuộc  xét  cho 

cùng cũng chỉ là những quan hệ giả tạm, không chân thật. 

Cứu dê hóa ra cứu con gái96 

Vào đời Đường, ở Trường An có phong tục sau tết là mọi người lần lượt thay 

nhau tổ chức yến tiệc đãi khách.Có ông chủ hiệu văn phòng phẩm tên là Triệu 

Đại,  đến  phiên  đãi  tiệcmời  khách  về  nhà.Đúng  ngày,  quan  khách  vừa  tới  thì 

thấy phía trên chiếc cối giã gạo có một bé gái khoảng 13 - 14 tuổi, bị buộc vào 

một  sợi  dây,  trên  người  mặc  quần  xanh,  áo  trắng.  Bé  gái  ấy  khóc  lóc  nói  với 

quan khách rằng:“Tôi vốn là con gái của ông chủ nhà này.Năm xưa tôi lấy trộm 

của cha mẹ một trăm quan tiền, định dùng mua son phấn, nhưng rồi chết đi chưa 

kịp mua.Số tiền ấy hiện vẫn còn đặt nguyên ở nhà bếp, trong một cái lỗ ở góc 

phía tây bắc. Tôi vì tội ấy mà nay phải làm thân dê.” 

Đứa bé gái vừa nói xong, quan khách nhìn kỹ lại thì chỉ thấy một con dê xanh 

đầu trắng.Mọi người kinh hoảng báo lại với chủ nhà là Triệu Đại.Họ Triệu gạn 

hỏi về hình dáng đứa bé, thì quả thật rất giống với con gái của ông, đã chết cách 

đây  hai  năm.Lập  tức  vào  tìm  trong  nhà  bếp,  quả  nhiên  có  số  tiền  còn  nằm 

nguyên nơi bé gái đã nói. Triệu Đại liền mang dê vào chùa phóng sinh, lại phát 

nguyện từ đó cả nhà đều giữ giới, ăn chay. 



95 Tức là năm 615. 

96 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠林). (Chú giải của soạn giả) Sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠林) được đưa vào 

Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 53, kinh số 2122, tổng cộng có 100 quyển, do ngài Đạo Thế soạn vào đời Đường. 

Câu chuyện này được bắt đầu  từ dòng thứ 29, trang 486, tờ c, quyển 74. Ngoài  ra cũng thấy  chuyện này  được chép trong 

sách Minh báo ký (冥報記), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinhthuộc tập 51, kinh số 2082, tổng cộng có 3 quyển, 

do Đường Lâm soạn vào đời Đường, bắt đầu từ dòng thứ 17, trang 798, tờ a, quyển 3. 

Lời bàn 

Số tiền trộm cắp vẫn còn nguyên chưa dùng đến, mà quả báo khổ sở đã đến rồi, 

nhưng cũng không phải là chịu tội oan uổng.Đó quả thật là: 

 Trăm ngàn muôn thứ đều bỏ lại, 

 Chỉ riêng nghiệp báo vẫn mang theo. 

Xét theo đó lại càng tin sâu nhân quả hơn nữa. 

Đánh ngựa hóa ra đánh mẹ 

Vào đời  nhà  Đường,  ở huyện Văn Thuỷ  thuộc Tịnh châu, 97có người tên là  Lý 

Tín,  làm  vệ  sĩ  ở  phủ  Long  Chính.Vào  một  mùa  đông  trong  khoảng  niên  hiệu 

Hiển  Khánh  đời  Đường  Cao  tông, 98Lý  Tín  theo  thông  lệ  đến  Sóc  Châu  nhận 

việc, khi đi cưỡi con ngựa ký99 màu đỏ, có dắt theo một chú ngựa non.Bấy giờ 

đang  lúc  trời  rất  lạnh,  gió  rét,  tuyết  rơi  dày,đi  được  hơn  mười  dặmthì  ngựa 

không cất bước nổi.Lý Tín dùng roi quất ngựa, đến roi thứ mười thì ngựa bỗng 

cất tiếng nói như người, bảo Lý Tín rằng:“Tôi vốn là mẹ của ông trước đây.Bởi 

lúc còn sống phản bội cha ông, lấy trộm hơn một thạch gạo đưa cho đứa con gái 

nhỏ, nên bây giờ phải chịu quả báo thế này.Con ngựa non kia chính là em gái 

của ông, nhận số gạo ăn trộm ngày trước nên nay cũng chịu quả báo trả nợ đó.” 

Lý Tín nghe qua không cầm được nước mắt, liền tháo dây cương với yên ngựa 

ra,  tự  mình  mang  lấy  và  nói  với  ngựa:  “Nếu  đúng  là  mẹ  ta  thì  xin  tự  đi  về 

nhà.”Ngựa lập tức theo đường quay về nhà. 

Từ đó, mấy anh em nhà Lý Tín liền dựng một căn nhà riêng để nuôi dưỡng con 

ngựa ấy, anh em cùng nhau chăm sóc. Có người bạn đồng nghiệp của bà trước 

đây thường vì bà mà cúng dường trai tăng, lễ sám.Cả nhà Lý Tín từ đó đều tinh 

tấn tu tập hành trì. 

Quan Công bộ Thị lang là Ôn Như Ẩncùng với quan tư pháp Kỳ châu là Trương 

Kim Đìnhđều đang lúc ở nhà để tang cha mẹ, nghe biết chuyện này lấy làm lạ 

lùng kinh sợ, tìm đến tận nơi tra vấn, quả nhiên thấy ngựa vẫn còn đó. 



97 Nay là tỉnh Sơn Tây. 

98 Niên hiệu Hiển Khánh kéo dài từ năm 656 đến năm 661. 

99 Ngựa ký là một giống ngựa hay, mỗi ngày có thể đi được đến ngàn dặm, tính rất thuần, dễ điều khiển. 

Lời bàn 

Tiền bạc của cải có thể chung nhau sử dụng, ắt không đâu bằng trong gia đình 

vợ chồng con cái với nhau,ấy vậy mà trộm lấy của trong gia đình vẫn phải chịu 

quả báo nghiêm khắc, tơ hào không sai lệch. Những ai làm cha mẹ mà yêu ghét 

không công bằng, thiên vị với con cái, lấy của đứa này mang cho đứa khác, nên 

lấy đó mà răn mình, chẳng đáng sợ lắm sao! 

Chuyện đời trước của Tào Hàn100 

Vùng  Tô  Châu  có  Lưu  Tích  Huyền,  tên  tự  là  Ngọc  Thụ. 101Vào  mùa  thu  năm 

Nhâm Tý, niên hiệu Vạn Lịch triều Minh, 102Ngọc Thụ đến QuýChâu nhận chức 

quan khảo thí. Trên đường đi thuyền ngang qua vùng Hồ Quảng ghé vào nghỉ 

đêm,nằm  trên  thuyền  mộng  thấy  có  một  người  to  lớn,  mặt  dài,  đến  nói  rằng: 

“Tôi là tướng Tào Hàn đời nhà Tống. 103Trước kia, vào đời nhà Đường, 104tôi là 

một người đi buôn. Tình cờ đi ngang qua một ngôi chùa thấy có vị pháp sưđang 

giảng  kinh  Tứ  thập  nhị  chương105nên  phát  tâm  thiết  trai  cúng  dường,  lại  theo 

ngài  nghe  kinh  trong  nửa  ngày.Nhờ  gieo  nhân  lành  đó  nên  trải  qua  nhiều  đời 

đều được làm chức quan nhỏ, cũng như không bao giờ bị cách chức cả. Đến đời 

Bắc  Tốngtôi  được  làm  tướng  quân,  tức  là  tướng  Tào  Hàn.Khi  ấy  từng  mang 

quân vây đánh Giang Châu, suốt 3 năm không hạ được, nhân một lúc nóng giận 

không kiềm chế đã ra lệnh tàn sát hết nhân dân trong thành.Do nghiệp giết hại 

đó nêntrải qua nhiều đời phải làm thân lợn để đền tội.Năm trước tôi từng sinh ra 



100 Trích từ sách Hiện quả tùy lục (現果隨錄). (Chú giải của soạn giả) Sách này được đưa vào Vạn tân toản Tục tạng kinh, thuộc 

tập 88, kinh số 1642, tổng cộng có 4 quyển, do ngài Giới Hiển ghi chép vào đời Minh. Câu chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 

20, trang 43, tờ a, thuộc quyển 3. Soạn giả đã lược kể lại chứ không trích nguyên văn. 

101 An Sỹ toàn thư chép người này tên Lưu Ngọc Thụ, húy Tích Nguyên, nhưng Hiện quả tùy lục ghi rõ người này tên Lưu Tích 

Huyền (劉錫玄), tự là Ngọc Thụ (玉受), hiệu là Tâm Thành (心城), đỗ tiến sĩ vào khoa thi năm Canh Tuất. Chúng tôi theo 

Hiện quả tùy lục để sửa lại cho đúng. 

102 Tức là năm 1612. 

103 Nhà Tống cầm quyền trong khoảng từ năm 960 đến năm 1279. Trong Tăng bảo truyện có nhắc đến tướng quân Tào Hàn của 

Bắc Tống, sống cùng thời với thiền sư Duyên Đức (897-977). Như vậy, có thể biết Tào Hàn đã sống vào khoảng đầu triều 

Bắc Tống (960 - 1127). 

104 Nhà Đường cai trị trong khoảng từ năm 618 đến năm 907. 

105 An Sỹ toàn thư chỉ nói là đang giảng kinh Phật. Trong sách Hiện quả tùy lục nói rõ hơn là vị Pháp sư này đang giảng kinh Tứ 

thập nhị chương. Chúng tôi dịch theo sách Hiện quả tùy lục. 

làm  lợn  trong  một  nhà  làm  thuê  ruộng  của  ông,  nhờ  ông  thương  xót  đến  mà 

được  sống. 106Nay  chỗ  ông  đỗ  thuyền  vào  đây  chính  là  nơi  ngày  mai  tôi  sẽ  bị 

giết.Con lợn bị giết trước nhất trong ngày mai chính là tôi đó. Nay đã có duyên 

gặp nhau, xin ông rủ lòng thương xót cứu mạng tôi một lần nữa.” 

Khi Lưu Ngọc Thụ giật mình tỉnh giấc, liền nhìn ra qua khe hở xem thuyền đậu 

chỗ nào, quả nhiên đúng là trên bờ có một lò mổ.Trong giây lát liền thấy người 

khiêng ra một con lợn, kêu la thảm thiết. Lưu Ngọc Thụ liền bỏ tiền xin chuộc 

lấy, cứu mạng cho lợn. 

Lời bàn 

Con  lợn  này  được  thả  ra,  mang  đến  phóng  sinh  tại  Vườn  phóng  sinh  Xương 

Môn ở Tô Châu, nếu có ai gọi tên Tào Hàn nó liền nhận biết chạy lại,hàng vạn 

người đến đó đều tận mắt chứng kiến. 

Nhờ phóng sinh cùng được thi đỗ107 

Huyện Cối Kê thuộc tỉnh Triết Giang có người tên Đào Thạch Lương,một hôm 

cùng  đi  với  Trương  Chi  Đình  ngang  qua  chùa  Đại  Thiện,  nhân  đó  mua  lươn 

phóng sinh lên đến hàng vạn con. 

Năm  ấy,  vào  mùa  thu  Thạch  Lương  nằm  mộng  thấy  một  vị  thần  hiện  ra  bảo 

rằng: “Khoa thi này lẽ ra ông chưa thi đỗ, nhưng nhờ công đức phóng sinh nên 

sẽ thi đỗ,sớm hơn một khoa.” 

Đến  khi  bảng  vàng  đề  tên,  quả  nhiên  đúng  thật.Nhân  đó  Thạch  Lương  liền 

nói:“Việc phóng sinh cũng dựa vào sự tán trợ của Trương Chi Đình, lẽ nào công 

đức chỉ mình ta được hưởng?” 

Cách  mấy  hôm  sau,  có  danh  sách  từ  Nam  Kinh  đưa  đến,  hóa  ra  Trương  Chi 

Đình cũng đỗ. 

Lời bàn 

Vào  cuối  đời  Minh,  có  một  nho  sinh  đất  Thục108 là  Lưu  Đạo  Trinh,  từng  viết 

một  bài  văn  khuyên  người  đời  từ  bỏ  sự  giết  hại.Vào  tháng  bảy  năm  Tân 



106 Trong sách Hiện quả tùy lục không có chi tiết về lần cứu mạng đầu tiên này. 

107 Trích từ sách Quảng từ biên (廣慈編). (Chú giải của soạn giả)  

Dậu, 109có  người  bạn  của  Lưu  Đạo  Trinh  nằm  mộng  thấy  đi  đến  điện  Văn 

Xương,  gặp  Đế  quân  đưa  cho  xem  một  tờ  giấy,  bảo  rằng:  “Đây  là  bài  văn 

khuyên người đời từ bỏ sự giết hại do Lưu Đạo Trinh viết ra.Khoa thi năm nay 

Đạo Trinh sẽ đỗ.” 

Người  bạn  ấy  tỉnh  dậy  vẫn  nhớ,  đem  sự  việc  kể  lại  cho  Lưu  Đạo  Trinh  nghe, 

nhưng  Đạo  Trinh  không  tin.Đến khi bảng  vàng đề tên, quả đúng nhưvậy.  Cho 

nên, nếu muốn thăng tiến thênh thang trên đường công danh sự nghiệp, nên biết 

rằng trong sự tu tập cũng có cách để hỗ trợ cho việc ấy. 

Hoặc ăn chay từ bỏ sự giết hại 

Giảng rộng 

Khuyên người từ bỏ sự giết hại, hẳn cũng có người tin theo, nhưng nói đến việc 

ăn chay, không khỏi sẽ có người cho rằng chỉ là chuyện viển vông.Đó là vì họ 

không hiểu rằng,bởi có người ăn thịtnên mới có người giết mổ loài vật để cung 

ứng,  lại  bởi  có  người  giết  mổ  loài  vật,  nên  mới  có  người  ăn  thịt.Cả  hai  hạng 

người ấy cùng tác động qua lại, dẫn dắt và thúc đẩy lẫn nhau. 

Người đời ngày ngày đều giết hại, ăn thịt chúng sinh, chỗ thấy nghe như vậy đã 

huân  tập thành  thói quen,  do  đó  mà  không  còn nhận hiểu  được  về sự  giết  hại 

một  cách  sáng  suốt,  chân  thật.Giá  như  mỗi  ngày  vào  lúc  trời  sắp  sáng,  mỗi 

người đều có được thần thông thiên nhãn, tự mình nhìn thấy vô số lò sát sinh ở 

khắp  mọi  nơi,  mỗi  nơi  đều  có đồ  tể  cầm dao sắc,  mang  tất  cả  những dê,  lợn, 

trâu, chó... trói chặt trên nền đất, sau đó ra tay giết hại hành hình... Lúc bấy giờ, 

tất cả những sinh vật ấy đều cất tiếng kêu la thảm thiết, hồn xiêu phách lạc, run 

rẩy kinh hoàng, kêu với trời cũng chẳng thể lên trời, khóc với đất cũng không 

chui được vào đất. Chỉ trong một chớp mắt, dao sắc đã cắt ngang cổ họng; trong 

một chớp mắt, dao sắc đã đâm tận ruột gan. Trong một chớp mắt, máu nóng đã 

theo dao phun trào lênh láng; trong một chớp mắt, nước đun sôi đã theo vết dao 

tuôn sâu  vào  da  thịt.  Nước  sôi  vào  mắt,  như  đinh  sắt  trui  nóng  đâm nơi  nhãn 

cầu; nước sôi xối trên lưng, như sắt nấu chảy nung nóng khắp thân thể; nước sôi 



108 Tức là vùng Tứ Xuyên. 

109 Tức là năm 1621. 

tràn đến lưỡi,như nước đồng nấu chảy ngập tràn trong khoang miệng; nước sôi 

vào đến ruột, như nước thiết nấu chảy ngập cả lưng... 

Vào thời khắc ấy, hết thảy những con vật bị mang ra giết, vì quá đau đớn nên 

vội nhắm nghiền mắt lại; vì quá đau đớn nên tiếng kêu dần dần nhỏ lịm đi; vì 

quá đau đớn nên toàn thân bỗng chốc co rúm lại; vì quá đau đớn nên ruột gan 

như bị kéo bị rút. 

Giá như người đời có thể được thần nhãn như thế, sẽ thấy rằng chỉ trong phút 

chốc thôi  mà  khắp  cõi  thế  giới  Diêm-phù-đề này  có  biết bao nhiêu  muôn  vạn 

sinh  linh  phải  chịu  cảnh đầu  một nơi,  tứ  chi  một  nẻo,  xương  thịt nát  tan  phơi 

bày la  liệt...  Những con  vật  bị giết  hại ấy,  nếu gom  thân xác  lại ắt chất chồng 

hơn cả núi cao, máu huyết ắt nhuộm đỏ cả dòng sông đang chảy... 

Nhìn  thấy  được thực  trạng ấy  rồi, quả  thật thê thảm  không  khác  nào  toàn dân 

trong cả một thành vừa bị giết sạch; nghe được những âm thanh kinh hoàng bi 

thương ấy rồi, quả thật hãi hùng kinh khiếp như sấm sét bên tai. 

Sở  dĩ  bao  người  nhúng  tay  vào  vô  số  những  tội  lỗi  hung  bạo  tàn  ác  như  thế, 

chung quy cũng do từ những bữa ăn có thịt của chúng ta mà ra! Cho nên, vạch 

rõ  ra  thì  quả  báo  ác  nghiệt  của  việc  ăn  thịt  không  hề  nhỏ  nhặt.  Lại  nếu  như 

những sinh mạng mà chúng ta giết hại để ăn thịt đó, trong đời trước đã từng là 

cha  mẹ,  anh  em,  vợ  chồng  của  ta  thì  biết nói  sao  đây?  Lại  nếu  như  chúng  đã 

từng là bà con quyến thuộc của ta thì biết nói sao đây? Cho dù không phải thế, 

thì nếu như trong đời vị lai chúng lại sinh ra làm cha mẹ, anh em, chồng vợ hay 

bà con quyến thuộc của ta thì biết nói sao đây? Ví bằng cũng không phải thế, thì 

nếu như trong đời vị lai ta cũng có thể sinh vào loài súc sinh như vậy, hoặc anh 

em, cha mẹ, vợ chồng, bà con quyến thuộc của ta cũng có thể sinh vào loài súc 

sinh như vậy thì biết nói sao đây? 

Tục ngữ có câu: “Một ngày ăn chay, việc giết hại trong thiên hạ bớt đi phần của 

ta. Một ngày không ăn chay, việc giết hại trong thiên hạ ắt có sự góp phần của 

ta.” Như vậy há không phải là đáng sợ lắm sao? 

Trong Kinh điển có nói rằng: “Trải qua sáu ngàn năm nữa, tuổi thọ trung bình 

của con người chỉ còn được 10 năm, sẽ có tai kiếp binh đao nổi lên, khi ấy hết 

thảy  chúng  sinh  đều  giết  hại  lẫn  nhau.  Cây  cỏ  mọc  lên  từ  đất  có  cành  lá  sắc 

nhọn như dao bén, chạm vào là mất mạng. Qua bảy ngày bảy đêm như vậy, tai 

kiếp ấy mới chấm dứt.” 

Đức Phật dạy: “Những ai chết vì nạn đói kém, binh đao, đều sinh vào các đường 

dữ. Những ai chết vì dịch bệnh, đa phần được sinh lên cõi trời. Vì sao vậy? Vì 

khi có dịch bệnh, người ta thường chỉ an ủi, thăm hỏi lẫn nhau, không khởi tâm 

ác độc giết hại hay tranh giành cướp đoạt.” 

Luận  Bà-sa  nói  rằng:  “Nếu  có  người  trong  một  ngày  một  đêm  giữ  theo  giới 

không giết hại, trong đời vị lai người ấy chắc chắn sẽ không gặp phải tai kiếp 

binh đao.” 

Trưng dẫn sự tích 

Đảo lộn kẻ oán người thân110 

Vào thời đức Phật còn tại thế, trong thành Xá-vệ có một người Bà-la-môn giàu 

có nhưng hết sức keo kiệt.Mỗi khi trong nhà ănuống thì đóng chặt cửa lại vì sợ 

có khách đến. Ngày nọ, nhà ấy giết thịt một con gà làm cỗ, hai vợ chồng cùng 

ngồi ănvới một đứa con nhỏ ngồi giữa, thỉnh thoảng lại bốc một miếng thịt gà 

đút vào miệng cho con. 

Đức Phật biết rõ người bà-la-môn này ngày trước có tu tập, phước duyên nay đã 

thuần thục có thể cứu độ, nên ngài liền hóa thành một vị sa-môn, hốt nhiên hiện 

ra ngay trước mặt người ấy. Người bà-la-môn vừa nhìn thấy thì nổi giận, quát 

rằng: “Người tu hành sao không biết xấu hổ, tự nhiên xông vào nhà ta?” Vị sa-

môn kia liền đáp: “Chính ông mới là người ngu si, giết cha ăn thịt, cưới mẹ làm 

vợ, nuôi dưỡng kẻ oán thù, thế mà lại dám bảo ta là người tu hành không biết 

xấu hổ!” 

Người Bà-la-môn kinh ngạc hỏi lại:“Ông nói thế là ý nghĩa gì?” 

Vị sa-môn đáp: “Con gà trên bàn kiavốn là cha của ông trong đời trước, vì tham 

lam keo kiệt  nên thường sinh trong loài  gà. Còn  đứa con ông đó,  trước  đây  là 

quỷ  la-sát,  những  đời  trước  thường  hay  làm  hại  ông.Nay  nghiệp  cũ  của  ông 

chưa dứt hết, nên nó lại sinh vào nhà ông để tiếp tục làm hại.Người vợ hiện nay 



110 Trích từ kinh Pháp cú dụ (法句喻經). (Chú giải của soạn giả) Tên kinh đầy đủ là Pháp cú thí dụ kinh (法句譬喻經), được 

đưa  vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc  tập 4, kinh số 211, tổng cộng  có 4 quyển, do  2 ngài Pháp  Cự  và  Pháp  Lập 

cùng dịch từ Phạn văn sang Hán văn. Câu chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 28, trang 601, tờ c, thuộc quyển 4. Ở đây soạn giả 

lược kể lại, không trích nguyên văn. 

của ông chính là mẹ ông trong đời trước, bởi sự ái luyến sâu nặng nên quay lại 

tái  sinh  làm  vợ  ông.Những  sự  luân  chuyển  xoay  vần  như  thế,  người  ngu  si 

không biết, chỉ có bậc tu hành giác ngộ mới thấy rõ tất cả.” 

Ngaylúc đó,đức Phật thị hiện thần thông, khiến cho người bà-la-môn kia tự thấy 

rõ  các  đời  trước.Bà-la-môn  liền  phát  tâm  sám  hối  tội  nghiệp,  xin  được  thọ 

giới.Đức Phật lại thuyết pháp cho nghe, ông liền chứng quả Tu-đà-hoàn. 111 

Lời bàn 

Cha  ông Đô-đềsinh  làm  chó trong  nhà  con trai  mình,  ăn  vụng  thịt  trên bàn. 112 

Cha ông Chiên-đàn tái sinh làm người ăn mày đến trước nhà con trai, bị người 

giữ cổng đánh gãy một cánh tay. 113Những việc tưởng như hết sức hãi hùng kinh 

dị trong chốn nhân gian, nhưng thật ra lại là hết sức thông thường,vẫn luôn xảy 

ra từ xưa nay nhưng người đời chỉ vì si mê không biết mà thôi. Cho nên, đối với 

hết thảy muôn loài có sinh mạng, nói chung đều không nên giết hại. 

Chó đói hiện hình cho thấy báo ứng114 

Thời Nam Bắc triều, ở vùng thuộc Lưu Tống có vị sa-môn hiệu Trúc Tuệ, quê ở 

huyện Tân Dã tỉnh Hà Nam, tu tập ở chùa Tứ Tằng, huyện Giang Lăng, tỉnh Hồ 

Bắc.  Vào  niên  hiệu  Vĩnh  Sơnăm  thứ  hai, 115 sư  qua  đời.  Các  đệ  tử  vì  thầy  mà 

thiết  lập trai đàn  trong bảy  ngày  để  cầu  nguyện.Ngay trong ngày trai đàn viên 

mãn, có vị tăng là Đạo Hiền bỗng nhìn thấy thầy Trúc Tuệ đứng trước phòng, 

ăn mặc không khác lúc sinh thời, nói với Đạo Hiền rằng:“Sao thầy vẫn chưa bỏ 

việc ăn thịt?Tôi chính vì ăn thịt mà phải đọa vào địa ngục làm chó đói.” 

Đạo Hiền khi ấy hết sức kinh hãi, chưa kịp đáp lờithì Trúc Tuệ lại nói tiếp:“Nếu 

thầy không tin, cứ  thử nhìn  vào  lưng  tôi khắc biết.”Nói rồi  liền quay lưng  lại, 

Đạo Hiền bỗng nhìn thấy một con chó vàng ba khoang, nửa phần giống như con 



111 Tu-đà-hoàn là quả vị đầu tiên trong 4 thánh quả: Tu-đà-hoàn, Tư-đà-hàm, A-na-hàm, A-la-hán. Người chứng quả Tu-đà-hoàn 

cũng gọi là Nhập lưu, nghĩa là bắt đầu được dự vào cảnh giới của các bậc thánh. 

112 Xem chuyện này trong kinh Trung A-hàm (中阿含經). (Chú giải của soạn giả)  

113 Xem chuyện này trong sách Kinh luật dị tướng (經律異相). (Chú giải của soạn giả)  

114 Trích từ sách Minh tường ký (冥祥記). (Chú giải của soạn giả)  

115 Tức là năm 421. 

lừa,  đôi  mắt  sáng  rực  như  hai  ngọn  đuốc,  phảng  phất  có  hình  dáng  như  Trúc 

Tuệ.Đạo Hiền sợ quá kêu thét lên, hình dáng kia liền biến mất. 

Lời bàn 

Người tu tại gia còn nên kiên trì giữ giới ăn chay, huống chi người xuất gia sao 

lại phá giới ăn thịt như vậy?Trúc Tuệ sở dĩ có thể hiện hình để khuyên răn Đạo 

Hiền giữ giới, chẳng phải là nhờ pháp lực của trai đàn trong bảy ngày đó sao? 

Một đồng tiền cầu nguyện cho vua116 

Vào  đời  Bắc  Chu  (559-581),  Chu  Vũ  đế117rất  thích  ăn  trứng  gà.Khi  ấy  người 

giữ chức quan Giám thiện là Bạt Hổ, phụ trách việc nấu ăn cho vua, được Vũ đế 

hết sức sủng ái. 

Đến  thời  Tùy  Văn  Đế, 118Bạt  Hổ  vẫn  được  giữ  chức  quan  Giám  thiện  ấy.Vào 

niên hiệu Khai Hoàng thứ tám, 119Bạt Hổ bỗng dưng đột tử.Người nhà thấy ngực 

còn  ấm  nên  chưa  cho  nhập  quan.Sau  ba  ngày  bỗng  dưng  sống  lại,  nói:  “Tôi 


muốn gặp hoàng thượng để truyền lại lời Chu Vũ đế.” 

Tùy Văn đế nghe báo sự việc liền sai người mang kiệu đến đón vào triều kiến, 

Bạt  Hổ  trình  lên  Văn  đế  rằng:“Tôi  bị  bắt  dẫn  đến  trước  điện  U  minh  thì  thấy 

Chu  Vũ  đế  đã  ở  đó  từ  trước  rồi.Minh  vương  tra hỏi  rằng:  ‘Ngươi  nấu  ăn  cho 

vua, đã cùng ăn hết bao nhiêu quả trắng?’Tôi thật không biết ‘quả trắng’ là gì, 

những người đứng hầu liền giải thích rằng đó là trứng gà.Tôi thú thật không biết 

đã ăn bao nhiêu trứng gà.Minh vương phán:‘Người này không nhớ, thôi cho ra.’ 

“Khi ấy tôi nhìn thấy Chu Vũ đế sắc mặt chuyển sang bi thảm, bỗng nhiên trước 

điện  hiện  ra  một  cái  giường  sắt cùng  mười  tên  ngục  tốt.Vũ  đế  bị  bắt  nằm  lên 

trên giường, liền thấy ngục tốt dùng một cây đà sắt ép lên thân thể, hai bên sườn 

bị  ép  vỡ,  có  vô  số  gà  con  thoát  ra  chạy  tứ  tán,  chỉ  trong  thoáng  chốc  đã  chất 



116 Trích từ sách Tùy Đường kỷ sự (隋唐紀事). (Chú giải của soạn giả)  

117 Chu Vũ đế tên thật là Vũ Văn Ung, sinh năm 543, mất năm 578, cầm quyền cai trị từ năm 560 đến năm 578. 

118 Tùy Văn đế tên thật là Dương Kiên, sinh năm 541, mất năm 604, cầm quyền cai trị từ năm 581 đến năm 604. Dương Kiên 

vốn là bề tôi của Chu Vũ đế, sau dần dần nắm được quyền lực rồi buộc hoàng đế Bắc Chu là Tĩnh đế phải nhường ngôi, lập 

ra nhà Tùy. 

119 Tức năm 588, nghĩa là 10 năm sau khi Chu Vũ đế qua đời. 

chồng lên nhau cao ngang với giường sắt.Vũ đế không ngừng than khổ, gấp rút 

gọi tôi đến mà nói rằng: ‘Ông về nói với hoàng đế Đại Tùy rằng, tất cả ngọc ngà 

vải lụa trong kho hiện nay đều là của ta ngày xưa thu gom chất chứa.Ta vì tội 

lỗi  hủy  diệt  Phật  pháp  nên  ngày  nay  cực  kỳ  khổ  sở,  hoàng  đế  hãy  mau  mau 

dùng những thứ ấy mà làm việc công đức cho ta.’” 

Tùy Văn đế khi ấy liền ban chiếu thư, lệnh cho tất cả dân chúng mỗi người đều 

bỏ ra một đồng tiền, rồi dùng số ấy để làm việc phúc thiện cầu nguyện cho Vũ 

đế. Vua cũng truyền ghi chép việc này vào sử sách. 120 

Lời bàn 

Tội  hủy  diệt  Phật pháp  của  Võ  đế  gây  hại  khắp  trong  thiên  hạ,  nên  việc dâng 

cúng cầu nguyện cho ông cũng phải nhờ đến khắp thiên hạ. Khi được nhân dân 

cả nước thay vua mà sám hối tội lỗi, thì tội của vua mới được tiêu tan. 

Xưa  kia,  Âu  Dương  Tu  từng  giữ  chức  Tham  tri  chính  sự, 121 kiêm  nhiệm  việc 

nhuận sắc các bản dịch Kinh Phật.Vào tháng 8 nhuần của niên hiệu Gia Hữu thứ 

sáu, 122Âu Dương Tu nằm mộng thấy mình đi đến một nơi có 10 người đội mũ 

miện123 cùng  ngồi  xoay  quanh,  liền  hỏi:  “Các  ông  có  phải  Thập  điện  minh 

vương mà kinh Phật thường nhắc đến đó chăng?”Những người ấy đáp: “Đúng 

vậy.”Âu Dương Tu liền hỏi: “Thưa các ngài, người đời thường cúng dường chư 

tăng, tụng Kinh Phật, vì người đã chết mà tu phước để hồi hướng cầu nguyện, 



120 Chúng tôi y theo Hán văn mà chuyển dịch, nhưng trong câu chuyện này nhận thấy có vài chi tiết không hợp lý, không biết có 

sự sai lệch,  nhầm lẫn khi ghi chép hay  không. Thứ nhất, nếu Minh vương  (tức Diêm vương) quả thật nói rằng ‘Người này 

không nhớ,  thôi cho ra’ (此人不記，當須出之- thử nhân bất ký, đương tu xuất chi), thì e  rằng có đến chín  phần mười kẻ 

phạm tội trong thiên hạ đều không nhớ như ông này! Thứ hai, lời dặn của Vũ đế là muốn dùng những tài sản quý giá do ông 

trước đây tích chứa trong kho để làm việc công đức cầu phước cho ông, nghe cũng có phần hợp lý, có thể chuộc lại đôi chút 

lỗi lầm, nhưng Tùy Văn đế lại lệnh cho người trong thiên hạ xuất tiền làm  việc này, xem ra chỉ làm khổ thêm cho dân mà 

nào có ai tự nguyện, vậy làm gì có phước đức hướng đến việc giải tội cho Vũ đế? Trong lời bàn của tiên sinh An Sỹ lại nói: 

“Nhân dân cả nước thay  vua mà sám hối tội lỗi”, thì e là trong câu chuyện còn có những chi tiết khác chúng ta không được 

biết. 

121 Âu Dương Tu sinh năm 1007, mất năm 1072, tự Vĩnh Thúc, hiệu Túy Ông, là nhà văn, nhà thơ nổi tiếng thời Bắc Tống. Ông 

từng giữ nhiều chức quan lớn như Hàn lâm học sĩ, Khu mật viện phó sứ, Tham tri chính sự... Đến thời Tống Thần Tông, ông 

giữ chức Binh bộ Thượng thư. Sau khi mất được vua ban tên thụy là Văn Trung. 

122 Tức là năm 1061. 

123 Là loại mũ có tua chung quanh, một phần trong quan phục. Chỉ các quan từ hàng đại phu trở lên đến vua chúa mới được đội 

loại mũ này. 

như  vậy  có  thật  được  lợi  ích  gì  chăng?”Các  vị  ấy  đều  đáp:  “Thật  có  chứ  sao 

không.” 

Âu Dương Tu kể từ đó trong lòng hoang mang, tự xét lại chỗ tin hiểu sai lệch 

của mình, hết sức hối tiếc về việc trước đây đã sai lầm bài bác Phật giáo. 124 Từ 

đó có viết ra những lời dạy con,dùng răn nhắc, cảnh tỉnh người đời sau. 125Lúc 

lâm  chung,  ông  tụng  kinh  Hoa  Nghiêm  đến  quyển  thứ  tám  rồi  mới  đi. 126 Ôi! 

Trong đời này những người từng sai lầm như Âu Dương Tu nào có ít đâu! 

Giết dê hóa ra giết con gái127 

Đời  nhà  Đường,  trong  khoảng niên  hiệu  Trinh  Quán, 128quan  Trưởng  sứ  Ngụy 

vương  phủ  ở  Kinh  Triệu  là  Vi  Khánh  Trị  có đứa  con  gái  mất sớm.  Cả hai  vợ 

chồng đều hết sức đau đớn, thương tiếc. Sau đó 2 năm, Vi Khánh Trị có dịp đãi 

khách, mua về một con dê để chuẩn bị giết thịt. Đêm đó, người vợ của Khánh 

Trị nằm mộng thấy con gái hiện về, mặc quần xanh, áo trắng, trên đầu giắt đôi 

trâm ngọc,  khóc nói với  mẹ rằng:  “Khi con  còn sống,  thường  lấy  tiền bạc của 

cha mẹ tiêu dùng mà không hỏi xin, nay phải đọa làm thân dê để trả nợ. Sáng 

ngày mai con sẽ bị giết, con dê xanh đầu trắng chính là con đó, xin mẹ thương 

mà cứu vớt.” 

Người mẹ thức giấc kinh hãi, lập tức đích thân đi xem, thấy con dê sắp bị giết 

thịt quả nhiên nửa thân màu xanh, đầu trắng, lại có hai chòm lông trắng trên đầu 

phảng phất giống  như đôi trâm ngọc.  Bà  lập  tức bảo gia nhân dừng lại  không 

được giết. 

Lát  sau thì  Vi Khánh Trị  đến,  thấy  khách đã tới  mà  việc nấu nướng  còn chưa 

xong thì  giận lắm, quát nạt nhà bếp. Nhà bếp sợ tội,  lập tức phải  giết dê. Đến 

khi  dọn  lên,  khách  mời  không  ai  động  đũa.  Khánh  Trị  thấy  lạ  gạn  hỏi,  quan 



124 Chuyện này trích ra từ Âu Dương công hành trạng (歐陽公行狀) và Vận ngữ dương thu (韻語陽秋). (Chú giải của soạn giả)  

125 Xem trong sách Cát an cựu phủ chí (吉安舊府志). (Chú giải của soạn giả)  

126 Xem trong sách Kim thang biên (金湯編). (Chú giải của soạn giả)  

127 Trích từ sách Minh Báo Ký (冥報記). (Chú giải của soạn giả) Sách nàyđược đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinhthuộc 

tập 51, kinh số 2082, tổng cộng có 3 quyển, do Đường Lâm soạn vào đời Đường. Câu chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 13, 

trang 800, tờ c, thuộc quyển 3. Soạn giả lược kể lại, không trích nguyên văn. 

128 Tức trong khoảng từ năm 627 đến năm 649. 

khách đều đáp rằng: “Trong lúc giết dê, chúng tôi từ xa đều nhìn thấy đó là một 

đứa bé gái.” 

Đến  khi  Khánh  Trị  hỏi  lại  người  vợ  mới  biết  rõ  sự  việc,  trong  lòng  đau  đớn 

muôn phần, không lâu sau phát bệnh mà chết. 

Lời bàn 

Chuyện  này  tương  tự  như  chuyện   “Cứu  dê  hóa  ra  cứu  con  gái”   đã  thuật  ở 

trước.  Cũng  là  trộm  tiền  của  cha  mẹ,  cũng  làbị  đọa  làm  thân  dê.Nhưng  trong 

chuyện trước thì dê không bị giết, còn trong chuyện này thì cuối cùng dê vẫn bị 

giết. Đó không phải do may mắn hay rủi ro, mà là do số tiền lấy trộm vẫn chưa 

dùng đến nên khỏi chết, còn đã chi dụng rồi thì phải chịu chết để đền tội. 

Giết dê hóa ra giết vợ129 

Đời Bắc Tống, Lưu Đạo Nguyên từng làm quan huyện lệnh Bồng Khê.Sau khi 

thôi  việc  về  quê,  một  hôm  đến  chơi  nhà  họ  Tần,  nghỉ  lại  một  đêm.  Nửa  đêm 

nằm mộng thấy một phụ nữ khóc nói với ông rằng: “Tôi là vợ của chủ nhà họ 

Tần  này,  từng  đánh  chết  một người thiếp của  chồng,  vì thế phải đọa  làm thân 

dê.Hiện đang bị nhốt trong chuồng, sáng mai sẽ bị giết để đãi ông. Thân tôi dù 

chết cũng đáng tội chẳng tiếc gì, hiềm vì trong bụng đang có dê con, nếu lại vì 

tôi mà chết thì tội của tôi càng thêm nặng.” 

Lưu Đạo Nguyên đợi đến sáng mới đem chuyện ấy ra nóithì dê đã bị giết rồi.Cả 

nhà họ Tần nghe chuyện đều hết sức kinh sợ,liền đặt dê con trở lại vào bụng mẹ 

rồi mang ra đồng chôn cất. 

Lời bàn 

Người gầy dựng cơ nghiệp gia đình không dám dễ duôi vay mượn tiền bạc, vì 

sợ  lời  lãi  sinh  ra  ngày  càng  nhiều  không  dễ  hoàn  trả.  Người  có  trí  tuệ  không 

dám vay mượn sinh mạng của chúng sinh, vì sợ rồi sẽ phải đem sinh mạng của 

chính mình  ra  mà  thường bồi.Do  đó mà bậc tu hành  phát đại nguyện phải cầu 

vượt thoát Ba cõi,có đủ  ngũ nhãn, 130 chứng đắc  lục thông, 131rõ biết hết mọi việc 



129 Trích từ sách Quảng nhân lục (廣仁錄). (Chú giải của soạn giả)  

130 Ngũ nhãn bao gồm: 1. Nhục nhãn (māṃsa-cakṣus): Mắt của người phàm tục. 2. Thiên nhãn (divya-cakṣus): Mắt của người 

trời ở cõi Sắc nhờ  tu Thiền định mà đạt được. Mắt này  có khả năng thấy hết mọi  thứ  xa gần, trước sau, trong ngoài, ngày 

đêm, trên dưới... 3. Tuệ nhãn (prajñā-cakṣus). Mắt này  có thể thấy rõ chân không  vô tướng;  tức  là thấu suốt hết thảy  hiện 

trong  quá  khứ,  vị  laicũng  như  hết  thảy  những  việc  của  thế  gian  và  xuất  thế 

gian,được như vậy mới xem là thành tựu. 

Giết hại để cúng tế hại đến người đã chết132 

Vào  thời  Tiền  Đường, 133có  người  cư  sĩ  họ  Kim,  thành  tín  kiên trì  giữ  gìn  trai 

giới.Sau khi chết,người này có lần nhập vào một đứa bé trai mà nói với người 

nhà rằng: “Ta tuy có tu hành nhưng nghiệp lành vẫn còn chưa đủ để được vãng 

sinh Tịnh độ.Nay đang ở cõi âm nhưng được an vui lắm, có thể tự do đi lại.” 

Sau đó một thời gian, họ Kim cũng nhập vào đứa bé trai ấy mà trách mắng vợ 

con rằng: “Tại sao lúc xây mộ cho ta lại giết gà cúng tế? Vì việc ấy mà bây giờ 

ta đi đâu cũng có 2 người theo giám sát, không còn được tự do nữa.” 

Khi ấy, đứa con dâu của họ Kim đang mang thai, người nhà liền đem việc ấy ra 

hỏi, họ Kim nói: “Lần này sẽ sinh con trai, mẹ tròn con vuông. Nhưng lần sau 

cũng  sinh  con  trai  nữa,  mẹ  con  đều  chết.”  Mọi  người  đều  lấy  làm  lạ,liền  ghi 

chép lại lời ấy. Sau quả nhiên xảy ra đúng như vậy. 

Lời bàn 

Có  lần đức  Phật cùng ngài A-nan đi dọc theo bờ sông,  nhìn thấy 500  ngạ  quỷ 

vừa đi vừa ca hát. Ngài A-nan thưa hỏi, đức Phật dạy: “Con cháucủa những ngạ 

quỷ này đều vì họ mà tu phước, nên họ sắp được thoát kiếp ngạ quỷ. Vì thế mà 

họ vui mừng ca hát.” 

Tiếp  đó  lại  thấy  khoảng  mấy  trăm  người  hình  dung  tốt  đẹp  vừa  đi  vừa  khóc, 

ngài A-nan lại thưa hỏi, đức Phật dạy rằng: “Con cháu những người này giết hại 



tượng đều là không tướng, định tướng. 4. Pháp nhãn (dharma-cakṣus): Mắt của Bồ tát. Mắt  này thấy được tất cả các  pháp 

môn. 5. Phật nhãn (buddha-cakṣus): Mắt Phật. Mắt này có đủ công năng của cả 4 loại mắt trên, thấu suốt hết thảy mọi pháp, 

không có gì mà chẳng thấy biết. 

131 Lục thông bao gồm: 1. Thần thông (神通) hoặc Như ý thông (如意通; Sanskrit: ṛddhividdhi-abhijñā); 2. Thiên nhĩ thông (天

耳通;  Sanskrit: divyaśrotam-abhijñā), nghe được  tất cả  mọi âm  thanh; 3. Tha tâm thông (他心通; Sanskrit: cetaḥpayyāya-

abhijñā), tức là rõ được ý của kẻ khác; 4. Túc mệnh thông (宿命通; Sanskrit: pūrvanivāsānusmṛti-abhijñā), biết các tiền kiếp 

của chính mình; 5. Thiên nhãn thông (天眼通;  Sanskrit: divyacakṣur-abhijñā), nhìn thấy địa ngục, chư thiên…; 6.  Lậu tận 

thông (漏盡通; Sanskrit: āśravakṣaya-abhijñā), biết rõ mình đã giải thoát, đoạn diệt ô nhiễm, là thắng trí xuất thế. 

132 Trích từ sách Trúc song tùy bút (竹窗隨筆). (Chú giải của soạn giả) 

133 Nhà Đường cai trị từ năm 618, đến năm 690 thì Võ Tắc Thiên lập ra nhà Võ Chu. Đến năm 705, Đường Trung Tông lên ngôi 

nối lại nhà Đường nên gọi là Hậu Đường. Giai đoạn trước nhà Võ Chu được gọi là Tiền Đường. 

sinh mạng để cúng tế, không chịu tu phước, nên họ sắp phải đọa vào địa ngục bị 

lửa dữ thiêu đốt.Vì thế mà họ khóc lóc.” 134 

Người đời si mê không biết, cho rằng việc cúng tế thịnh soạn là làm vinh hiển, 

rạng rỡ tổ tông, mà không biết rằng những việc ấy thực sự là làm hại đến người 

đã chết. 

Thần sông xin thọ giới135 

Vùng Giang  Tây có mũi  Tầm  Ngư, khúc sông nơi đó vô cùng  hiểm trở,người 

đời vẫn đồn rằng có khi không gió mà sóng vẫn cuộn cao đến ba thước. Nơi ấy 

có miếu thờ Long Vương, thần miếu hết sức linh hiển. Những người buôn bán 

qua lại nơi đây đều ghé vào cầu đảo, giết hại vật mạng để cúng tế nhiều không 

kể xiết. 

Vào triều Minh, trong khoảng niên hiệu Sùng Trinh, 136một hôm có Luật sư Tam 

Muội trên  đường sắp đi  ngang qua miếu.Ông từ  giữ miếu  trong đêm  ấy  mộng 

thấy thần sông hiện ra bảo rằng: “Ngày mai sẽ có một vị tăng đi qua đây.Vị ấy 

với  ta  đời  trước  cùng  xuất  gia,là  huynh  đệ  đồng  sư.Do  ngài  thấu  suốt  chánh 

nhân xuất gia nên đời này vẫn là cao tăng, còn ta do một niệm sai lầm mà đọa 

vào  cảnh  giới quỷ  thần  thọ hưởng  huyết  thực.  Nay  nghiệp  giết  hại  của  ta  quá 

nhiều,  ngày  sau  chắc  chắn  sẽ  đọa  vào  địa  ngục.  Ngày  mai  ông  hãy  thỉnh  cầu 

ngài truyền giới cho ta.Từ nay về sau,việc cúng tế cho takhông được dùng rượu 

thịt nữa.” 

Hôm sau, ông từdò hỏi trên đường, quả nhiên gặp được Luật sư Tam Muội vừa 

đến, liền thưa rõ  với ngài  mọi việc. Luật  sưnhận  lời đến  miếu thuyết  giới cho 



134 Xem trong Đại tạng nhất lãm (大藏一覽). (Chú giải của soạn giả) Sách này có 10 quyển, hiện chỉ thấy trong Gia Hưng Tục 

tạng  kinh,  kinh  số  B109.  Tuy  nhiên,  chúng  tôi  cũng  tìm  được  đoạn  trích  ở trong  sách  Liên  tu  khởi tín  lục  (蓮修起信錄), 

trong Vạn tân toản Tục tạng kinh, thuộc tập 62, kinh số 1204, tổng cộng có 6 quyển. Đoạn trích này bắt đầu từ dòng thứ 21, 

trang 710, tờ b, thuộc quyển 6. 

135 Trích từ sách Hiện quả tùy lục (現果隨錄). (Chú giải của soạn giả) Sách này được đưa vào Vạn tân toản Tục tạng kinh thuộc 

tập 88, kinh số 1642, tổng cộng có 4 quyển, do ngài Giới Hiển ghi chép  vào  đời Minh.  Thật ra, chúng tôi đã tìm thấy câu 

chuyện  này  ở  sách  Liên  tu  khởi  tín  lục  (蓮修起信錄),  trong  Tục  tạng  kinh,  thuộc  tập  62,  kinh  số  1204,  tổng  cộng  có  6 

quyển. Câu chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 22, trang 710, tờ a, quyển 6, mở đầu bằng câu: - 善果錄云- Thiện quả lục vân 

(Sách Thiện quả lục có nói rằng). Rất có thể tiên sinh An Sỹ xác định rằng Thiện quả lục và Hiện quả tùy lục chỉ là cùng một 

quyển nên dẫn chú như chăng? Bởi chúng tôi không tìm thấy sách “Thiện quả lục” trong Đại tạng kinh. 

136 Tức vào đời Minh Tư Tông, trong khoảng năm 1628 đến năm 1644. 

thần.  Từ  đó  về  sau  gió  yên sóng  lặng,  người qua  lại  vùng này  đều  không  cần 

phải cúng tế nữa. 

Lời bàn 

Các  vị quỷ  thần  trên  cạn dưới nước,  nếu  thọ  hưởng  sự  cúng  tế  của  người  đời 

bằng máu thịt chúng sinh thì tất cả đều phải đọa vào địa ngục.Ngài Đông Nhạc 

Thánh đế,  từ niên hiệu  Vĩnh Thuần  triều vua  Đường Cao  Tông137 trở về trước 

cũng thọ hưởng cúng tế bằng rượu thịt, sau đó phải thỉnh cầu Thiền sư Nguyên 

Khuê truyền thọ Năm giới, 138nhờ đó mới thoát khỏi tội.Hiện nay, những vị như 

Văn  Xương  Đế  quân,  Quan  đế,đều  tuyệt  đối  không  chấp  nhận  cái  lý  lẽ  dâng 

cúng rượu thịt.Tăng tử139có nói rằng: “Người quân tử thương yêu người khác ắt 

phải dựa vào đức hạnh.” Lẽ nào hai vị Đế quân lại không được giống như Tăng 

tử sao? 

Không giữ trai giới phải trả nghiệp cũ140 

Ở  Côn  Sơn  có người  tên  Ngụy  Ứng  Chi, ngụ  tại  trấn  Chân  Nghĩa,  là  cháu  họ 

của Ngụy Tử Chiêu. 141Trong khoảng niên hiệu Sùng Trinh, vào mùa xuân năm 

Canh Ngọ, 142Ứng Chi nằm ngủ cùng giường với Tử Thiều, mắt đang nhắm mà 

bỗng  khóc  to  rồi  niệm  Phật.  Tử  Thiều  thấy  vậy  rất  sợ,  tra  hỏi.  Ứng  Chi  đáp: 



137 Tức là khoảng trước năm 682. Niên hiệu Vĩnh Thuần là những năm từ 682 đến 683. 

138 Xem trong sách  Truyền đăng lục (傳燈錄). (Chú giải của soạn giả) Câu chuyện này trước đây cũng được soạn giả dẫn chú 

đến sách Đường Cao tăng truyện (唐高僧傳). 

139Tăng tử (曾子), tên thật là Tăng Sâm (曾参),sinh năm 505 trước Công nguyên, mất năm 435 trước Công nguyên. Ông tên tự 

là Tử Dư, là học trò xuất sắc của Khổng tử,là người đã soạn ra phần Truyện trong sách Đại học (10 thiên), một trong Tứ thư 

của Nho giáo. Tăng tử cũng là một trong Nhị thập tứ hiếu (24 người con hiếu). Một lần bị mẹ đánh, ông khóc rất thảm thiết. 

Bà  mẹ ngạc nhiên hỏi: “Xưa nay ta đánh con chẳng bao giờ khóc,  sao hôm nay lại  khóc lóc thảm thiết như vậy?”  Tăng tử 

thưa: “Mọi lần mẹ đánh con thấy đau, nên con không khóc, vì biết mẹ còn sức khỏe. Hôm nay mẹ đánh không thấy đau, con 

biết mẹ đã già yếu đi nhiều nên buồn mà khóc.” 

140 Trích từ sách Hiện quả tùy lục (現果隨錄). (Chú giải của soạn giả) Sách này được đưa vào Vạn tân toản Tục tạng kinh thuộc 

tập 88, kinh số 1642, tổng cộng có 4 quyển, do Giới Hiển ghi chép vào đời Minh. Câu chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 24, 

trang 33, tờ c, thuộc quyển 1. 

141 An Sỹ toàn thư khắc là Tử Thiều (子韶), nhưng trong Hiện quả tùy lục thấy khắc là Tử Chiêu (子詔). Hai chữ này khá giống 

nhau nên e rằng An Sỹ toàn thư khi trích lại đã khắc nhầm. Hiện quả tùy lục là văn bản được trích nên chúng tôi đã theo đó 

mà sửa lại. 

142 An Sỹ toàn thư khắc là Canh Thìn (庚辰), nhưng trong Hiện quả tùy lục khắc là Canh Ngọ (庚午). Xét đoạn bên dưới nói 3 

năm sau là năm Quý Dậu thì ở đây Canh Ngọ mới đúng. Rõ ràng An Sỹ toàn thư đã khắc nhầm. Năm Canh Ngọ này tức là 

năm 1629 theo Tây lịch. 

“Cháu nằm mơthấy mình đi xuống âm phủ,gặp vị tào quan ôm sổ sinh tử đến, 

nhìn thấy có tên cháu bị chết treo cổ, bên dưới lại có ghi chú rằng: ‘Ba năm sau, 

vào ngày đó tháng đó... sẽ tự treo cổ  chết trong phòng  đọc sách.’Cháu cố gạn 

hỏi  tội  gì,nhưng  tào  quan  chỉ  nói:  ‘Nghiệp  báo  nhất  định  phải  thế,  khó  lòng 

tránh được.’Cháu lại hỏi: ‘Có cách nào tránh được không?”Vị ấy đáp: ‘Không 

có cách nào bằng ăn chay trường và niệm Phật, tinh tấn tu hành thì may ra có 

thể khỏi.’” 

Sau  đó,  Ứng  Chi  liền  nói  với  Tử  Chiêu:  “Từ  nay  cháu  xin  chuyên  tâm  tu 

hành.”Rồi từ đó phát tâm ăn chay trường, sớm tối niệm Phật, tinh tấntrải qua 8 

tháng như vậy. Sau đó lại nghe lời bạn bè bàn tán rằng: “Chỉ là giấc mộng thôi, 

sao lại tin đó là thật?”Thế là dần dần bỏ không ăn chay nữa. 

Mùa xuân năm Quý Dậu, 143Ứng Chi bỗng dưng vô cớ đóng chặt cửa phòng đọc 

sách rồi treo cổ tự vẫn. Bấm đốt tay tính lại thì từ lúc nằm mộng đến khi ấy quả 

đúng ba năm. 

Lời bàn 

Những kẻ học theo Nho giáo, vì tham miếng ăn ngon nên thường viện dẫn rằng 

Khổng  tử  không  ăn  chay,  để  biện  minh  cho  việc  ăn  thịt uống  rượu  của  mình. 

Nhưng họ không chịu suy nghĩ kỹ để thấy rằng, trong sách Luận ngữ rõ ràng có 

lời  dạy  của  Khổng  tử  rằng:  “Những  lúc  giữ  trai  giới  không  được  ăn  thịt  cá.” 

Như vậy đâu thể nói rằng đức Khổng tử chưa từng răn dạy việc không nên ăn 

thịt uống rượu? Nho gia cũng chủ trương trước mỗi kỳ tế lễ đều phải trai giới 

thanh tịnh, ấy là vì việc ăn chay giữ giới sẽ giúp cho thân tâm đều được trong 

sạch,  nhờ vậy mới  có  thể cùng các  vị thần  linh giao cảm. Từ đó có  thể suy  ra 

rằng việc ăn thịt uống rượu làm cho con người hôn ám mê muội. Người đời nay 

hành  xử  không  được  như  Khổng  tử,  chỉ  riêng  muốn  học  theo  Khổng  tử  việc 

không ăn chay, như vậy há có thể bước vào cửa thánh được sao? 



143 Tức là năm 1632. 

Bán công ăn chay lập tức mất mạng144 

Huyện  Ma  Thành,  tỉnh  Hồ  Bắc,  có  người  họ  Vương  ăn  chay  trường  được  ba 

năm.Bỗng nhiên thân thể bị ghẻ lở đau đớn không chịu nổi,do đó sinh tâm thối 

thất, không tin vào công đức của việc ăn chay. 

Có người bạn của họ Vương đến thăm bệnh, an ủi rằng: “Anh là người ăn chay, 

chắc  chắn  sẽ  được  trời  Phật  gia  hộ.”Họ  Vương  nói:  “Tôi  ăn  chay  đã  ba  năm, 

nay lại chịu nghiệp báo xấu ác như thế này,xem ra ăn chay nào có ích lợi gì?” 

Người bạn liền nói: “Nếu anh không muốn ăn chay nữa, anh có thể bán công ăn 

chay của anh cho tôi được chăng?” 

Họ Vương hỏi:“Bán như thế nào?” 

Người bạn nói: “Cứ mỗi ngày anh đã ăn chay, trị giá một phân bạc;cộng cả ba 

năm anh sẽ được 10 lạng 8 cân bạc.” 145 

Họ Vương nghe vậy mừng lắm, liền viết giấy bán rồi nhận đủ tiền, dự tính hôm 

sau  sẽ thôi  không  ăn  chay  nữa.Đêm  ấy  nằm  mộng  thấy  hai  con  quỷđến  mắng 

rằng: “Mạng sống của ông lẽ ra đã dứt từ mười tháng trước,nhờ ăn chay trường 

mới kéo dài được đến hôm nay.Nay ông bán công ăn chay, vậy tính ra ông đã 

sống  vượt  quá  số  năm đáng sống  rồi.”  Mắng  như  vậy  rồi,  lập  tức  muốn  xông 

vào bắt mà dẫn đi. Vương van nài xin chậm lại cho một đêm,định sẽ trả tiền lại 

cho bạn và phát nguyện ăn chay trường nhưtrước. 

Hôm sau, họ Vương nói với người bạn kia đòi lại giấy bán công ăn chay.Người 

bạn nói: “Ngay hôm qua lúc mang về tôi đã khấn trước bàn Phật mà đốt giấy ấy 

đi rồi.”Họ Vương hết sức hối hận về việc ấy.Quả nhiên sau đó thì chết. 

Lời bàn 

Người muốn mua công ăn chay, quả là chuyện lạ, mà người chịu bán cũng thật 

kỳ lạ!Bán rồi, hai bên lại tức thời giao nhận tiền bạc xong ngay,thật càng lạ lùng 



144 Trích từ sách Hiện quả tùy lục (現果隨錄). (Chú giải của soạn giả) Sách đã dẫn trên. Câu chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 16, 

trang 34, tờ a, thuộc quyển 1. 

145 Theo cách tính ở đây thì mỗi lạng  bạc có 10 đồng cân, mỗi đồng cân có 10 phân bạc. Mỗi năm có 360 ngày, cộng 3 năm 

thành 1080 ngày, nên trị giá thành 10 lạng 8 cân bạc. 

ít có. Cứ theo như việc này mà xét thì có thể thấy, những người bỏ tiền bạc ra 

để  thỉnh  người  khác  thay  mình  tụng  kinh  lễ  sám,  không  phải  là  không  được 

phước đức. 

Người  phát  tâm  ăn  chay  trường,  trước  tiên  nên  khởi  năm  phép  quán  bất  tịnh, 

nhờ đó mà đối với các món ăn nấu bằng thịt cá có thể sinh tâm chê chán không 

còn thèm muốn. 

Năm phép quán bất tịnh ấy là: 

1.  Nguồn gốc bất tịnh: Quán xét rằng hết thảy các món thịt cá đều có nguồn 

gốc từ máu thịt, tinh huyết của loài súc vật, cho nên món ăn như vậy quả 

thật bất tịnh; 

2.  Sự nuôi dưỡng bất tịnh: Quán xét rằng hết thảy những gì các loài heo, dê, 

gà, ngỗng... ăn vào đều toàn là những thứ nhơ nhớp, dơ bẩn, cho nên món 

ăn như vậy quả thật bất tịnh; 

3. Chỗ ở bất tịnh: Quán xét rằng hết thảy các loài súc vật mà ta giết mổ để ăn 

thịt  đó  đều  ăn  ngủ  trong  chuồng  trại  dơ  bẩn,  hôi  hám,  ngay  nơi  chỗ  đại 

tiện, tiểu tiện, suốt đời sống chung với phẩn dơ, nước tiểu, cho nên món ăn 

như vậy quả thật bất tịnh; 

4.  Ruột gan đều bất tịnh: Quán xét rằng bên trong thân thể hôi hám của các 

loài mà chúng ta ăn thịt thực sự chứa đựng toàn những máu mủ, phẩn dơ, 

nước tiểu, đờm dãi...cho nên món ăn như vậy quả thật bất tịnh; 

5.  Chết  đi rồi  bất  tịnh:  Quán  xét  rằng  sau  khi  đã  chết,  thân  thể  các  loài ấy 

cũng đều phân rã thối nát, so với xác người chết không có gì khác, cho nên 

món ăn như vậy quả thật bất tịnh. 

Cất bước phải quan sát, không giẫm đạp côn trùng 

Giảng rộng 

Người đời cũng có những kẻ biết thương xót các loài trâu, dê,chó, ngựa...Nhưng 

nếu nói đến việc thương xót các loài côn trùng,kiến, mối...hẳn ai cũng chê cười 

cho là ngu ngốc. Ấy là vì người đời không biết suy xét rằng, hình thể tuy có lớn 

nhỏ khác nhau, nhưng thể tánh của muôn loài đều không có lớn nhỏ. Nếu cho 

rằng giết những con vật lớn thì có tội lớn hơn, còn hại chết những loài vật nhỏ 

lại không có tội, như vậy ắt con người tuy lớn nhưng vẫn còn nhỏ hơncon trâu, 

vậy thay vì giết trâu chẳng bằng giết người để thay sao? Lại nếu xét theo cáchđó 

thì bậc tôn quý nhất trong thiên hạ phải là loài cá lớn ma-kiệt146 chứ chẳng phải 

con người, vì chúng to lớn nhất. 

Lời  dạy này của Đế quân là muốn  cho mọi  người trừ bỏ đi cái nhìn phân biệt 

lớn  nhỏ như trên đối  với  vật mạng, khiến cho  mỗi  khi  cất bước đều phải  thận 

trọng không dám vô tình mà phạm vào sự giết hại. 

Người  đời  động  chân  nhấc  tay,  không  làm  sao  khỏi  phạm  vào tội  lỗi.  Chỉ  lấy 

riêng như chuyện đi đường mà nói,  trong  suốt  một đời đã hại chết không  biết 

đến bao nhiêu ngàn vạn sinh mạng... Tôi từng được thấy trong quyển Luật sa-di 

có bài kệ và chú nói về việc đi đứng không làm tổn hại đến côn trùng, sâu kiến, 

thật hết sức giản dị mà ý nghĩa vô cùng sâu sắc. Mỗi buổi sáng sớm, trước khi 

đặt  chân  xuống  giường  nên  niệm  mấy  câu  Phật  hiệu,  sau  đó  nhất  tâm  đọc  kệ 

rằng: 

從朝寅旦直至暮， 

一切眾生自回護， 

若於足下誤傷時， 

願汝即時生淨土。 

 Tùng triêu dần đán trực chí mộ, 

 Nhất thiết chúng sinh tự hồi hộ. 

 Nhược ư túc hạ ngộ thương thời, 147 

 Nguyện nhữ tức thời sinh Tịnh độ. 

Tạm dịch: 

 Sáng sớm đến chiều tối, 

 Nguyện muôn loài chúng sinh, 

 Thảy thảy tự phòng hộ. 

 Chúng sinh nào vô tình, 

 Bị giẫm đạp mất mạng, 



146 Loài cá ma-kiệt to lớn đến nỗi mỗi khi chúng thấy ngứa bên trong vảy thì lấy thân cọ vào núi pha-lê, máu chảy ra có thể làm 

cho toàn bộ nước biển quanh đó đều bị nhuộm hồng. 

147 Chúng tôi ghi lại theo như nguyên bản An Sỹ toàn thư, nhưng theo Sa-di luật nghi yếu lược tăng chú (沙彌律儀要略增註), 

thuộc tập 60 của Tục tạng kinh, kinh số 1118 (tổng cộng có 2 quyển), bắt đầu từ dòng thứ 10, trang 258, tờ a, quyển 2, thì 

câu này là: 若於足下喪身形 - Nhược ư túc hạ tán kỳ hình. (Nếu dưới chân tôi bị tan nát hình hài.) Nhiều bản văn khác cũng 

chép giống như câu này. 

 Xin nguyện cho tất cả, 

 Đều sinh về Tịnh độ. 

Kèm  theo  bài  kệ  này  cũng  trì  tụng  7  lần  câu  chú:   “Án,  địa  lợi  chi  lợi  ta  bà 

 ha.” 148 

Sau khi trì tụng đủ 7 lần câu chú trên rồi mới đặt chân xuống giường, với tâm 

tỉnh  giác thận trọng đó thì sẽ tránh được sự vô  tình giẫm đạp  giết hại các  loài 

côn trùng. Việc trì tụng kệ và chú này không phân biệt kẻ trí người ngu, aicũng 

có thể trì tụng được.Con cháu từ khoảng 6, 7 tuổi nên dạy cho biết hành động và 

suy nghĩ theo cách này.Lâu ngày thành thói quen, nề nếp, nên ý niệm nhân từ sẽ 

sớm  được  vun bồi  từ thuở  nhỏ. Mạnh tử  nói:   “Gà  gáy sớm  lập  tức  vùng  dậy, 

 chuyên tâm nuôi dưỡng vun bồi cho tâm thiện ngày càng thêm lớn.”  Làm được 

như trên, chẳng phải lại càng giúp ích thêm cho lời dạy của Mạnh tử đó sao? 

Trưng dẫn sự tích  

Nhịn khát để bảo vệ côn trùng149 

Khi đức Phật đang thuyết pháp tại tinh xá Kỳ Viên, có hai vị tỳ-kheo mới học 

Phật pháp chưa bao lâu, nên từ nước La-duyệt-kỳ phát tâm tìm đến để được gặp 

Phật, nghe Pháp. 

Đường đi quá xa xôi, lại gặp lúc trời khô hạn,hai vị bị thiếu nước uống nên khát 

đến mức sắp chết. Bỗng gặp một hố sâu, bên dưới có một ít nước, nhưng trong 

nước lại có rất nhiều trùng nhỏ li ti, theo giới luật thì không thể uống nước ấy. 

Một vị nói: “Chúng ta nên uống nước này, vì như thế sẽ cứu được thân, sau mới 

đó mới còn có thể đến gặp Phật, nghe Pháp.” 

Vị  kia  liền  nói:  “Giới  luật  của  Phật chế  định  không  giữ  theo  thì  việc  đến  gặp 

Phật liệu có ích gì?”Liền chịu khát mà chết.Thần thức vị này lập tức sinh lên cõi 



148 Câu chú này cũng được ghi theo An Sỹ toàn thư: 唵地利日(音支) 利娑婆訶- nhưng theo Tỳ ni nhật dụng thiết yếu (毗尼日

用切要), thuộc tập 60 của Tục tạng kinh, kinh số 1115, có 1 quyển, thì câu chú này là: 唵逸帝律尼莎訶- Án dật đế luật ni 

sa ha. 

149 Trích từ kinh Pháp cú dụ (法句喻經). (Chú giải của soạn giả) Tên kinh đầy đủ là Pháp cú thí dụ kinh (法句譬喻經), được 

đưa  vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 4, kinh  số  211, tổng cộng có 4 quyển,  do 2 ngài Pháp Cự  và Pháp  Lập 

cùng dịch từ Phạn văn sang  Hán  văn  vào đời Tấn. Câu  chuyện này nằm trong phẩm  Hộ  giới, bắt đầu từ dòng thứ 6, trang 

578, tờ a, quyển 1. Nội dung kinh văn có nhiều chi tiết quan trọng nhưng do lược kể nên soạn giả đã bỏ bớt. 

trời  Đao  Lợi.Vị  này  tự  biết  được  nhân  duyên  trước  khi  sinh  về  cõi  trời,  liền 

mang hương hoa đến tinh xá Kỳ Viên cúng dường đức Phật. 

Vị  tỳ-kheo  kia  uống  nướccó  trùng  nên  khỏi  chết  khát,  hôm  sau  đến  được  Kỳ 

Viên, khóc trình nỗi khổ của mình lên Phật, lại nhắc đến người bạn đồng hành 

đã chết khát. 

Đức  Phật  dạy:  “Ta  đã  biết  trước  rồi.”Liền  đưa  tay  chỉ  vị  trời  vừa  đến  cúng 

dường mà nói: “Đây chính là người bạn hôm trước cùng đi với ông, đã đến đây 

rồi.  Ông đến đây chỉ nhìn thấy  hình tướng bên ngoài của ta,  nhưng không giữ 

gìn giới luật do ta chế định, tuy nói là đến gặp được ta, nhưng ta thật không gặp 

ông. Những ai dù ở cách xa ta ngàn dặm, nhưng nếu thực hành theo Kinh điển, 

giữ gìn theo Giới luật, thì người ấy lúc nào cũng như ở trước mặt ta.” 150 

Lời bàn 

Phật dạycác  tỳ-kheo  rằng những  chum,  vại...  rỗng  đều nên  lật úp  lại hoặc  đậy 

kín,  không nên để  ngửa lên.  Vì sao? Vì  khi để ngửa  lên mà không đậy  kín,tất 

nhiên sẽ chứa đọng nước mưa, từ đó sinh ra các loài trùng.Khi có người dùng 

đến, đổ nước ra tức là giết hại các loài trùng ấy. 

Trong  mùa  hè  thu,  nước  mưa  đọng  thành  vũng  trên  đất,  sau  một  hai  hôm  thế 

nào cũng phát sinh các loài  trùng trong nước.Mà  những  con  trùng ấy,  hầu  hết 

đều  phải  chết  khi  cạn  nước.Do  đó,  nên  khai  thông  cống  rãnh  để  quanh  nhà 

không  chỗ  nào  có  nước  đọng  thành  vũng.Không  dùng  nước  đọng  trong  lòng 

cống rãnh để tưới cây, tưới hoa, vì nước khô cạn đi cũng giết chết nhiều trùng 

trong đó. Nước mưa mới hứng vào chum, vại... nên dùng than sạch cho vào bên 

trong để không sinh trùng.Không vất xương cá, thịt, các thức ăn thừa có mùi hôi 

tanh... bừa bãi trên mặt đất, vì như vậy tức là nhữ cho đàn kiến kéo đến, ắt sẽ bị 

người giẫm đạp mà chết. Hết thảy các loại nước có chất kiềm, nước muối, nước 

sôi, nước vôi sống... đều không được đổ bừa lên mặt đất làm chết côn trùng. 151 



150 Câu này chúng tôi y theo kinh văn mà bổ sung cho trọn ý nghĩa lời Phật dạy, vì An Sỹ toàn thư lược kể nên có phần thiếu 

nghĩa. 

151 Câu này trong nguyên bản khắc vào phần dưới đây: “Không đốt lửa gây cháy rừng, cháy núi”. Nhưng xét kỹ, rõ ràng là nội 

dung thuộc về phần này nên chúng tôi đã xếp lại cho đúng với ý nghĩa cả đoạn. Đây rất có thể là lỗi nhầm lẫn khi khắc bản 

in. 

Những điều như trên đều là để tránh sự vô tình giết hại các loài côn trùng. 

Không đốt lửa gây cháy rừng, cháy núi 

Giảng rộng 

Người  ta  dù  gặp  hỏa  hoạn,  cũng  chưa  hẳn  đã  phải  mất  mạng,  nhưng  khi  núi 

rừng bị cháy thì tất cả các loài dù bay, dù chạy, dù kêu, dù nhảy, hoặc không có 

chân, hoặc có hai chân, bốn chân, cho đến nhiều chân...thảy đều phải chết trong 

lửa dữ. Tội ác như thế này, phần lớn thường do những thiếu niên kém đạo đức 

nghịch ngợm  mà  gây  ra.Ngăn  cấm  được  việc đốt  phá  rừng  núi  là  việc  làm  có 

công đức lớn nhất. 152 

Trưng dẫn sự tích 

Xả thân cứu muôn loài153 

Vô  số  kiếp  về  trước,  trong  một  khu  rừng  già  có  rất  nhiều  cầm  thú.Một  hôm, 

không biết lửa từ đâu bùng lên,từ ba hướng cùng lúc lan nhanh tới thiêu rụi cả 

khu  rừng  này.Khi  ấy  chỉ duy  nhất  một hướng  không  có  lửa,  nhưng  lại  có  con 

sông  chắn  ngang.  Muôn  loài  cầm  thú  đều  bị  dồn  đến  chỗ  bế  tắc,  không  còn 

đường thoát. 

Đức Phật dạy rằng: “Vào lúc ấy, ta là một con nai chúa thân hình vô cùng to lớn 

và có sức mạnh. Ta liền đạp hai chân trước đến tận bờ sông bên kia, hai chân 

sau  trụ tại bờ sông bên này,  lấy  thân  mình  làm  cây  cầu để muôn loài  đạp  trên 

lưng ta mà qua sông. Muôn loài cầm thú quá đông, giẫm đạp đến nỗi da thịt ta 

bị giập nát đau đớn, nhưng ta dùng nguyện lực từ bi mà nhẫn chịu,dù chết cũng 

quyết cứu hết muôn loài. Khi cầm thú đã thoát hết sang bên kia sông, cuối cùng 

chỉ còn lại một con thỏ. Ta khi ấy sức cùng lực kiệt, nhưng vẫn phải nỗ lực hết 



152 Vị trí này còn có thêm câu: 堿水,鹽汁,沸湯,石灰漿,皆不可潑於有蟲處所。-  Kiềm thủy, diêm hiệp, phí thang, thạch hôi 

tương, giai bất khả bát ư hữu trùng xứ sở. (Hết thảy các loại nước có chất kiềm, nước muối, nước sôi, nước vôi sống... đều 

không được đổ bừa lên mặt đất làm chết côn trùng.) Xét thấy ý nghĩa hoàn toàn phù hợp với phần trước mà không thích hợp 

với phần này, nên chúng tôi đã dời câu này lên phần trước. 

153 Trích từ luận Đại trí độ (大智度論). (Chú giải của soạn giả) Trong thực tế, An Sỹ toàn thư đã trích lại từ sách Pháp uyển 

châu lâm (法苑珠林), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 53, kinh số 2122, tổng cộng có 100 quyển, do 

ngài Đạo  Thế soạn  vào đời Đường. Phần trích này  bắt đầu bằng câu: 如大智度論云-  Như Đại trí độ luận vân (Như trong 

luận Đại trí độ có nói rằng), và đây là lý do An Sỹ toàn thư dẫn chú đến  luận  Đại trí độ. Đoạn trích trong  Pháp uyển châu 

lâm bắt đầu từ dòng thứ 9, ttrang 783, tờ c, quyển thứ 65. 

sức để  giữ  thân  cho con  thỏ ấy  qua sông.  Khi  thỏ vừa qua sông  rồi, ta  lập  tức 

gãy xương sống, rơi xuống dòng sông mà chết.” 

Đức Phật  lại dạy rằng:  “Nếu  ta  tự kể  lại những sự  tu tập khổ  hạnh như thế  từ 

bao đời trước, thì dù đến hết kiếp cũng chưa thể nói hết.” 

Lời bàn 

Đức Phật kể lại chuyện này xong, có dạy rằng: “Muôn loài cầm thú được ta cứu 

qua  sông  ngày  trước,  bây  giờ  đều  là  các  đệ  tử  của  ta.Con  thỏ  sang  sông  cuối 

cùng,nay là ông Tu-bạt-đà.” 154 

Đốt lửa giết hại côn trùng phải chịu tội báo155 

Ở Dương Châu có người tên Hạ Tự Minh, mở quán trà phía trước chùa Thạch 

Tháp.  Chung  quanh  nhà  có  nhiều  cây  lớn,  mỗi  ngày  ông  đều  quét  lá  gom  lại 

đốt.Sau ông mắc bệnh nặng, sắp chết, bỗng nhiên tự nói ra rằng: “Ta suốt một 

đời đã đốt không biết bao nhiêu lá cây, ban đầu thật không nghĩ như vậy lại là 

có tội, nhưng ngẫm lại trên những lá cây ấy thật có vô số trùng kiến, thảy đều bị 

ta đốt mà chết. Nay Diêm vương mang việc ấy mà trách tội ta,sợ rằng chẳng còn 

cách nào chuộc lại.” Nói xong thì chết. 

Lời bàn 

Các loại tre, gỗ khi hư mục thường sinh ra rất nhiều mối, mọt... bên trong, nên 

đều không thể dùng làm củi đốt, đâu chỉ riêng lá khô? Cứ theo như trong Kinh 

thì phía trên ngọn lửa đèn còn có rất nhiều chúng sinh cực kỳ nhỏ bé, ăn nuốt 

khói đèn để sống. Nếu có hơi người thổi vào, ắt sẽ chết cả. Người phàm mắt thịt 

đều không thấy  biết, chỉ người đã chứng đắc thiên  nhãn  mới có  thể  thấy. Cho 

nên, Phật dạy các vị tỳ-kheo không được dùng miệng thổi tắt các ngọn lửa đèn, 

nến... 



154 Tu-bạt-đà, phiên âm từ Phạn ngữ Subhadda, là vị đệ tử được đức Phật hóa độ cuối cùng ngay trước khi nhập diệt. Lúc ấy ông 

đã 120 tuổi, được nghe đức Phật thuyết dạy về Bát chánh đạo, liền ngay trong đêm đó phát nguyện xuất gia, thọ giới, giữa 

đêm chứng quả A-la-hán, liền nhập Niết-bàn ngay trước khi đức Phật diệt độ. 

155 Trích từ sách Công quá cách (功過格). (Chú giải của soạn giả)  

Đêm tối giúp người đi đường có đèn soi sáng 

Giảng rộng 

Đang  đêm  tối  mịt  mùng  khó  cất  bước  đi,  bỗng  nhiên  có  được  một  ngọn  đèn 

sáng, thật chẳng khác nào người mù bỗng dưng được sáng mắt, lại cũng giống 

như  lúc trời đã sụp tối  lại  có thể  lưu giữ  chút  ánh tà dương  để soi chiếu khắp 

mặt đất. Đối với người đang rơi vào hoàn cảnh phải đi trong đêm tối, còn có ân 

huệ nào lớn hơn? 

Người đi trong đêm có được ngọn đèn, ắt có thể nhìn thấy rõ ràng mọi thứ phía 

trước để dễ dàng tiến bước. Cho nên, kẻ dùng đèn đuốc mang ánh sáng cứu giúp 

người khác chắc chắn sẽ được phước báo thường có mắt sáng tinh tường. 

Lại  nữa, khi đi trong đêm có được ngọn đèn sáng,  ắt trong  lòng không còn  lo 

lắng  sợ  sệt.  Cho  nên,  kẻ  dùng  đèn  đuốc  mang  ánh  sáng  cứu  giúp  người  khác 

chắc chắn sẽ được phước báo thường đầy đủ mọi niềm vui sướng, hoan hỷ. 

Lại nữa, khi đi trong đêm có được ngọn đèn sáng, ắt không phải giẫm đạp lên 

những chỗ  bùn lầy nhơ nhớp. Cho nên, kẻ dùng đèn  đuốc mang ánh sáng cứu 

giúp người khác chắc chắn sẽ được phước báo thường được sạch sẽ, tinh khiết. 

Lại nữa, khi đi trong đêm có được ngọn đèn sáng, ắt nghe tiếng chó sủa trong 

lòng không hoảng hốt kinh sợ. Cho nên, kẻ dùng đèn đuốc mang ánh sáng cứu 

giúp người khác chắc chắn sẽ được phước báo thường an ổn không sợ sệt. 

Lại nữa, khi đi trong đêm có được ngọn đèn sáng, ắt không bị người khác nghi 

ngờ  là  kẻ gian tà. Cho  nên,  kẻ  dùng đèn  đuốc  mang  ánh sáng  cứu giúp người 

khác chắc chắn sẽ được phước báo thường hành động quang minh chính đại. 

Lại  nữa,  khi  đi  trong  đêm  có  được  ngọn  đèn  sáng,  ắt  không  bị  vấp  ngã  gây 

thương  tích.  Cho nên,  kẻ  dùng  đèn  đuốc  mang  ánh  sáng  cứu  giúp  người  khác 

chắc chắn sẽ được phước báo thường không bệnh khổ, thân thể tráng kiện, khỏe 

mạnh. 

Lại  nữa,  khi  đi  trong  đêm  có  được  ngọn  đèn  sáng,  ắt  không  bị  mối  nguy  rơi 

xuống mương rãnh, khe suối, hố hầm, giếng nước... Cho nên, kẻ dùng đèn đuốc 

mang ánh sáng cứu giúp người khác chắc chắn sẽ được phước báo tuổi thọ dài 

lâu. 

Đêm tối giúp người đi đường có đèn soi sáng, ắt sẽ được nhiều điều lợi lạc như 

trên, đâu thể nói rằng đó chỉ đơn thuần là soi đường cho người đi thôi sao? 

Người  đời  si  mê,  sinh  ra  vốn  chẳng  biết  mình  từ  đâu  đến,  chết  đi  cũng  thật 

chẳng  biết sẽ  về  đâu.  Trong  khoảnh  khắc  đã nhập  vào  một bào  thai,  lại  trong 

khoảnh  khắc  đã  ra  khỏi  một  bào  thai.  Hết  thảy  đều  là  lưu  chuyển  xoay  vòng 

trong chỗ tối tăm mù mịt, ai là người có được ngọn đèn sáng để soi chiếu đường 

đi? 

Đức Phật có dạy rằng: 

欲知前世因， 

今生受者是； 

欲知後世果， 

今生作者是。 

 Dục tri tiền thế nhân, 

 Kim sinh thọ giả thị; 

 Dục tri hậu thế quả, 

 Kim sinh tác giả thị. 

Tạm dịch: 

 Muốn biết nhân đời trước, 

 Hãy xem quả ngày nay. 

 Muốn biết quả đời sau, 

 Hãy xem nhân đời này. 

Nếu  theo  đúng  lời  dạy  này  mà  suy  xét  quán  chiếu,  thì  tự  nhiên  đời  trước,  đời 

sau thảy đều sáng rõ như có được một ngọn đèn soi chiếu. Người tu hành theo 

Mười điều lành, theo đây soi chiếu sẽ thấy rõ chắc chắn được sinh lên cõi trời. 

Người thọ trì Năm giới, theo đây soi chiếu sẽ thấy rõ chắc chắn được sinh trong 

cõi người. Người đã quy y Ba ngôi báu, theo đây soi chiếu sẽ thấy rõ chắc chắn 

không còn rơi vào Ba đường dữ. Quán chiếu như thế chính là đã có được ngọn 

đèn trí tuệ. 

Bà lão nghèo thắp đèn cúng Phật156 

Thuở  xưa,  vua  A-xà-thế  muốn  cúng  dường  đức  Phậtnên  dùng  đến  trăm 

hộc157dầu để thắp đèn sáng rực,dọc theo đường từ cung điện cho đến tinh xá Kỳ 

Viên, 158không một chỗ nào là không có đèn sáng. 

Bấy giờ trong thành có một bà lão nghèo khó, thấy vua làm việc cúng dường tạo 

phúc  lớn  lao  như  thế thì  hết  sức  cảm  kích, 159 liền  tự  mình  cũng  mang  2  đồng 

tiền đi mua dầu để thắp đèn cúng Phật. Hai đồng tiền của bà chỉ mua được 2 cáp 

dầu, nhưng người bán dầu ngợi khen tâm chí thành của bà nên tặng thêm cho 3 

cáp nữa, cả thảy  được  5 cáp. 160 Tuy  vậy,  số  dầu này  ắt cũng không  đủ để đèn 

của  bà  cháy  sáng  đến  quá  nửa  đêm.  Khi  ấy,  bà  lão  mang  dầu  thắp  đèn  cúng 

Phật, tự phát lời thệ nguyện rằng: “Nếu tôi ngày sau có thể chứng đắc đạo quả 

như Phật, nguyện cho số dầu này sẽ cháy được suốt đêm, ánh sáng không bao 

giờ tắt mất.” Phát thệ nguyện xong, kính cẩn lạy Phật rồi về. 1800000 

Trong  đêm  ấy,  những  ngọn  đèn  của  vua  A-xà-thế  tuy  có  sai  người  chăm  sóc 

châm dầu, nhưng vẫn có ngọn còn sáng,có ngọn bị tắt, không được đều đặn như 

nhau.  Chỉ  riêng  ngọn  đèn  của  bà  lão  nghèo  vẫn  luôn  sáng  rực  suốt  đêm  đến 

sáng. 

Lúc trời đã sáng, ngài Mục-kiền-liên vâng lời Phật dạy đi tắt đèn, dùng áo cà-sa 

quạt cho ngọn  đèn của bà  lão nghèo tắt đi, nhưng đèn  không tắt mà ngược lại 

còn sáng  thêm lên.  Đức  Phật dạy: “Ánh sáng của ngọn đèn  ấy  không  phải oai 

thần  của  ông  có  thể  dập  tắt  được.  Bà  lão  này  đời  trước  đã  từng  cúng  dường 

mười  tám triệu đức Phật, sau ba mươi kiếp nữa sẽ  thành  tựu quả  Phật, hiệu là 



156 Trích từ kinh A-xà-thế vương thọ quyết (阿闍世王授決經). (Chú giải của soạn giả) Kinh này được đưa vào Đại Chánh tân tu 

Đại tạng kinh thuộc tập 14, kinh số 509, 1 quyển, do ngài Pháp Cự dịch vào đời Tây Tấn. Chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 

26, trang 777, tờ a. 

157 Hộc: đơn vị đo lường thời xưa, dùng đo dung tích. Mỗi hộc có 10 đấu, mỗi đấu có 10 thưng, mỗi thưng có 10 cáp. 

158 Tinh xá Kỳ Viên nằm về phía nam thành Xá-vệ, cách thành 6 dặm. (Chú giải của soạn giả)  

159 Chỗ này An Sỹ toàn thư khắc là cảm thương (感傷), chúng tôi xem trong kinh văn thấy chép là cảm kích (感激), quả thật 

thích hợp hơn. Vì thế đã dịch theo kinh văn. 

160 Mỗi cáp chỉ bằng một phần ngàn của hộc, nên số dầu này có thể hình dung là rất ít. 

Tu Di Đăng Quang Như Lai.Bà ấy chỉ do một đời trước không thường tu hạnh 

bố thí, nên đời này phải chịu nghèo khổ.” 

Lời bàn 

Như trường hợp này, quả thật là: 

 Tu huệ không tu phước, 

 La-hán thường đói thiếu. 

Cho nên, đối  với việc tu  tập hạnh  lành bố  thí, quả thật  không  thể xem thường 

mà bỏ qua. 

Trộm dầutrên bàn Phật chịu quả báo tức thì161 

Ở trấn Thạch Phố vùng Côn Sơn có một điện thờ Quán Âm, không người chăm 

sóc nên hết sức hoang tàn lạnh lẽo.Vào niên hiệu Khang Hy năm đầu tiên, 162 có 

người  mang  con  thỏ  vào  điện  thờ  giết  thịt,  muốn  nấu  nhưng  không  có  củi 

đốt.Khi  ấy  có  người  chỉ  cho  ông  ta  biết  trước  bàn  Phật  có  dầu  thắp  trong 

đèn.Ông ta liền lấy dầu ấy mà đốt nấuchín thịt thỏ để ăn. Vừa ăn xong thì hai 

mắt bỗng nhiên bị mù.Từ đó về sau phải chịu mù lòa đến suốt đời. 

Lời bàn 

Căn cứ theo giới luật thì dầu đèn trước bàn Phật không được dùng để dâng cúng 

Bồ Tát, huống chi là người phàm lại dám lấy trộm dầu ấy!Hơn nữa, lại trộm dầu 

ấy để nấu thịt thỏ!Tuy đã chịu báo ứng mù mắt ngay, nhưng như vậy hẳn là vẫn 

còn chưa hết tội. 

Sông rộng giúp thuyền bè đưa người qua lại 

Giảng rộng 

Đang lúc trên đường đi gặp dòng sông chắn ngang phải dừng lại, hoang mang 

không biết phải trù liệu cách nào, còn đang than thở sao chỉ cách một dòng sông 

mà muốn vượt qua còn khó khăn hơn cả ngàn dặm đường, bỗng nhiên lại được 

thuyền bè đưa ngay sang sông. Đó chính là ở nơi bế tắc tuyệt lộ mà được mở ra 



161 Chuyện này do chính tôi được nghe biết nên kể lại ở đây. (Chú giải của soạn giả) 

162 Tức là năm 1662. 

con  đường  sống.  Kẻ  đã  giúp  cho  người  khác  từ nơi  tuyệt  lộ  có  được sự sống, 

chắc chắn tự thân họ rồi cũng sẽ được từ nơi tuyệt lộ có được con đường sống. 

Trong dòng sông rộng mà có thể giúp đưa người vượt qua, tất nhiên được công 

đức  rất lớn.  Trong  biển khổ sinh tử mà có  thể  giúp đưa  người vượt qua, công 

đức còn lớn hơn bội phần. 

Đưa người qua sông, ân huệ ấy bất quá cũng chỉ là nhất thời. Đưa người vượt 

qua biển khổ sinh tử, ân huệ ấy quả thật sẽ nối dài đến đời đời kiếp kiếp. 

Hết thảy người phàm chúng ta đều đang ở bờ bên này của biển khổ sinh tử luân 

hồi, chỉ có thể nhờ đến sáu công hạnh lớn lao mới có thể giúp chúng ta vượt qua 

được  đến  bờ  giác  ngộ  bên  kia.  Bờ  bên  kia  đó,  chính  là  bờ  giải  thoát  của  chư 

Phật, Bồ Tát đã vượt thoát ra ngoài Ba cõi.Sáu công hạnh lớn lao chính là tu tập 

theo  sáu  pháp  ba-la-mật.  Đó  là,  công  hạnh  bố  thí  ba-la-mật  giúp  ta  vượt  qua 

biển tham  lam, keo lận;  công  hạnh trì  giới  ba-la-mật  giúp  ta vượt  qua biển  ác 

nghiệp;  công  hạnh  nhẫn  nhục  ba-la-mật  giúp  ta  vượt  qua  biển  sân  hận;  công 

hạnh tinh tấn ba-la-mật giúp ta vượt qua biển lười nhác phóng túng; công hạnh 

thiền định ba-la-mật giúp ta vượt qua biển tán loạn tâm ý; công hạnh trí tuệ ba-

la-mật giúp ta vượt qua biển vô minh si ám. 

Trưng dẫn sự tích 

Nỗ lực hết sức cứu người chết đuối163 

Triều Minh, có quan Thiếu sưlà Dương Vinh,tên tự là Miễn Nhân,quê ở huyện 

Kiến  Ninh,  tỉnh  Phúc  Kiến.  Tổ  tiên  ông  nhiều  đời  làm  nghề  đưa  đò  để  sinh 

sống. Gặp  một  năm  có  lũ  lớn, tràn  ngập  các  vùng dân  cư,  người  chết  đuối  cứ 

theo dòng sông mà trôi xuống. Những người có thuyền đều tranh nhau vớt lấy 

những tài sản quý giá trôi trên sông, chỉ riêng ông cố và ông nội của Thiếu sư, 

hai người đều hết sứclo  việc  cứu người,  hoàn toàn  không vớt  lấy một  chút tài 

vật  nào.  Người  làng  đều  cười  họ  là ngu,  hai  người  nói:  “Chúng  tôi  đưa đò  tự 

thấy  cũng  đã  đủ  sống,  không  muốn  trộm  lấy  những  tài  sản  không  phải  của 

mình.” 



163 Trích từ sách Ý hành lục (懿行錄). (Chú giải của soạn giả) 

Đến khi cha của Thiếu sư sinh ra,gia đình dần dần khá giả lên.Bỗng có một đạo 

nhân đi ngang qua vùng,bảo người nhà rằng: “Tổ phụ các người có âm đức lớn, 

con cháu sẽ được giàu có vinh hiển, nên cải táng vào chỗ đất này.”Nói rồi chỉ 

cho một chỗ đất. Người nhà y theo chỉ dẫn của đạo nhân mà cải táng.Chỗ ấy sau 

này các thầy địa lý đều gọi là gò bạch thố.Sau sinh ra Thiếu sư,còn nhỏ tuổi đã 

đỗ đạt làm quan, dần dần thăng tiến, tước vị lên đến hàng Tam công. 164 Ông cố 

và ông nội của Thiếu sư đều được triều đình truy tặng quan tước như vậy. 

Lời bàn 

Trong khoảng niên hiệu Khang Hy, vào năm Bính Tý, 165ngày mồng một tháng 

sáu,lúc  nửa  đêm  thủy  triều  ở  huyện  Sùng  Minh  dâng  lên  quá  cao,  chìm  ngập 

cuốn trôi đến mười tám nơi trong vùng Sa trấn, người và súc vật, tài sản đều trôi 

nổi theo dòng nước.Có một  người nép  mình nằm  trên đống  củi  lớn theo  dòng 

nước lênh đênh, còn chưa kịp tấp vào bờ. Trên bờ có một người tham đống củi 

lớn,  liền dùng móc câu đưa  ra  để  kéo mạnh vào, do đó làm cho đống  củi tách 

đôi, người nằm trên đó rơi xuống nước mà chết. 

Đến lúc trời sắp tối, người vớt củi kia bỗng tự nhiên điên loạn, tự nói ra rằng: 

“Nhà tao có bốn người đều đã chết, chỉ mình tao may ra được sống sót.Nhưng 

mày lại hại chết tao, tao quyết không tha cho mày.” 

Trong  đêm ấy, người này chết thảm.  Theo đó  có  thể  thấy,đem hết sức làm  lợi 

cho người  khác,  tự  mình  cũng chẳng  bao  giờ  bất  lợi;dốc  hết  sức  vào  sự  tham 

lam tài vật, cuối cùng cũng chẳng được tài vật. Quả thật đúng là: “Người thiện 

vui mừng vì được làm người thiện; kẻ ác thật uổng đời đã chọn làm kẻ ác.” 



164 Tam công: ba chức quan cao nhất trong triều đình. Cách gọi này bắt đầu từ đời Chu, bao gồm các chức quan: Thái sư, Thái 

phó và Thái bảo. Đến triều Bắc Ngụy thường gọi là Tam sư. Thời Đông Hán, các chức quan đầu triều được đổi thành Tư đồ, 

Tư mã và Tư không, nên gọi chung là Tam tư. 

165 Tức là năm 1696. 

Không dùng lưới bắt các loài chim thú trên cạn166 

Giảng rộng 

Tuy cùng là loài mang lông cánh,nhưng chim muông so với gia súc gà vịt có sự 

khác nhau rất  lớn. Nghiệp đời  trước của  gà  vịt rất  nặng nề nên chiêu cảm quả 

báo nhất định sẽ bị giếtthịt, nghiệp đời trước của chim muông có phần nhẹ hơn 

nên quả báo không nhất định phải bị giết thịt. Nếu người giăng lưới để bắt chim 

muông, đó là làm cho nghiệp nhẹ của chúng mà phải chịu quả báo  nặng  là  bị 

giết hại, vậy thì tội giết hại đó chẳng phải là do chính ta tạo ra đó sao? 

Kinh  Phạm  võng  có  dạy:167“Người  Phật  tử  khi  nhìn  thấy  các  loài  chúng  sinh 

khác, nên thầm niệm rằng: ‘Các vị hiện nay tuy là súc sanh, cũng nên phát tâm 

Bồ-đề để ngày sau được giải thoát.’Nếu không khởi tâm khuyên dạy khuyến tu 

như vậy là phạm vào tội  khinh cấu.” 168 

Theo  như ý nghĩa  đó thì  khi nhìn  thấy  các  loài chim  muông, phát tâm  thương 

xót cứu độ cho chúng thoát khỏi nghiệp súc sinh còn e là chưa được, huống gì 

ngược lại còn muốn giăng lưới bắt chúng về ăn thịt, sao có thể như thế? Trong 

chốn  rừng  núi  ở  cõi  Diêm-phù-đề  có  đến  bốn  nghìn  năm  trăm  loài  chim 

muông, 169 tuy  hình  thể  khác  biệt  nhưng  sự  tham  sống  sợ  chết  ắt  đều  giống 

nhau.Các loài ấy lấy núi rừng làm nơi trú ngụ,nay nhất thời bị người giăng lưới 

bắt  đi,  khiến  cho  mẹ  con  đành  phải  vĩnh  viễn  xa  lìa.  Tội  lỗi  đó  nhất  định  sẽ 

chiêu cảm nghiệp báo xấu ác nặng nề. 



166 Nguyên tác là “勿登山而網禽獸” (Vật đăng sơn nhi võng cầm thú), nếu dịch sát nghĩa là “không lên núi lưới bắt chim thú”. 

Nhưng xét vì ngày xưa người ta chỉ lên núi, vào rừng để giăng lưới, còn ngày nay thì việc làm này xảy ra ở bất cứ nơi đâu, 

thậm chí ngay giữa phố thị, có những nơi chim chóc tụ tập nhiều cũng bị giăng lưới bắt. Vì thế chúng tôi đã dịch thoát nghĩa 

đi cho phù hợp. 

167 Kinh Phạm Võng (梵網經), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 24, kinh số 1484, tổng cộng có 2 quyển, 

do ngài Cưu-ma-la-thập dịch vào đời Hậu Tần. 

168 Tội khinh cấu: là các tội tuy nhẹ nhưng làm ô nhiễm hạnh thanh tịnh, nên gọi là tội khinh cấu. Theo Phạm võng kinh bồ tát 

giới  bản  sớ, quyển  4,  giải  thích  rằng: “Vì  phân  biệt  với  các tội  nặng  nên  gọi  là  khinh;  so  với  các  tội  nặng  khác  thì  không phạm, nên gọi là cấu; vì làm ô nhiễm hạnh thanh tịnhnên gọi là cấu; vì thể của các tội này không quá nặngnên gọi là khinh.” 

169 Nguyên tác chỗ này dẫn chú là “Trích từ Đại tạng kinh”, quả thật có phần hơi mơ hồ, vì không thể biết soạn giả đã căn cứ 

theo kinh nào. Tuy nhiên, chúng tôi đã tìm thấy thông tin này trong sách Pháp uyển châu lâm (sách đã dẫn trước), quyển thứ 

44, bắt đầu từ dòng thứ 11, trang 627, tờ a. 

Chim muông không chỉ bị giăng lưới giết hại mà thôi.Khi lưới bắt không được, 

lại còn dùng đến cung tên, súng bắn, cho đến leo cây phá tổ lấy trứng...Tất cả 

những việc như thế đều ác hại như nhau, quyết không được làm. 

Trưng dẫn sự tích 

Truyện tích chim oanh vũ170 

Trong thành Xá-vệ, nhà ông trưởng giả Tu-đạt có hai con chim oanh vũ, hết sức 

tinh khôn, hiểu được tiếng người. Khi thấy có tỳ-kheo đến nhà, chúng liền vào 

báo để người nhà ra nghênh đón. 

Ngài  A-nan  thấy  vậy  liền  vì  chúng  thuyết  pháp  Tứ  đế:  khổ,  tập,  diệt, đạo.Hai 

con chim nghe pháp đều tỏ ý vui mừng hoan hỷ. 

Hai con oanh vũ này thường ngủ trên cây, do nghiệp ác đời trước nên một hôm 

bị chồn hoang ăn thịt. Nhờ đã được nghe phápnên thần thức cả hai đều sinh lên 

cõi trời Tứ thiên vương. 171 

Nhân việc này, Đức Phật dạy rằng: “Hai con chim ấy khi đã hết thọ mạng ở cõi 

trời Tứ thiên vương sẽ sinh về cõi trời Đao-lợi, khi thọ mạng ở cõi trời Đao-lợi 

đã hết, sẽ sinh về cõi trời Dạ-ma, khi thọ mạng ở cõi trời Dạ-ma đã hết, sẽ sinh 

về cõi trời Đâu-suất, 172 khi thọ mạng ở cõi trời Đâu-suất đã hết, sẽ sinh về cõi 

trời  Hóa Lạc, khi  thọ mạng  ở cõi trời Hóa  Lạc  đã  hết, sẽ sinh về cõi trời  Tha 

Hóa Tự Tại, khi thọ mạng ở cõi trời Tha Hóa Tự Tại đã hết, sẽ quay trở lại sinh 

về cõi trời Hóa Lạc, rồi cứ thế sinh trở lại dần cho đến cõi trời Tứ thiên vương 

mới dứt một chu kỳ. Lại tiếp tục qua lại cho đến bảy chu kỳ như thế, rồi sẽ sinh 



170 Trích từ kinh Hiền ngu nhân duyên (賢愚因緣經). (Chú giải của soạn giả) Kinh này được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng 

kinh với tên Hiền ngu kinh (賢愚經), thuộc tập 4, kinh số 202, tổng cộng có 13 quyển, do nhóm của ngài Huệ Giác dịch vào 

đời Nguyên Ngụy. Câu chuyện này nằm trong Phẩm thứ 51, có tên là Nhị oanh vũ văn Tứ đế phẩm (二鸚鵡聞四諦品- 第五

十一), bắt đầu từ dòng thứ 7, trang 436, tờ c, thuộc quyển 12. Tuy nhiên, đối chiếu nội dung thấy có nhiều khả năng là An 

Sỹ toàn thư đã trích lại từ sách Pháp uyển châu lâm (sách đã dẫn trước), với câu mở đầu là Hiền ngu kinh vân - 賢愚經云. 

Đoạn trích này trong Pháp uyển châu lâm được bắt đầu từ dòng thứ 22, trang 412, tờ b, quyển 17. 

171 Tên Phạn ngữ là Caturmahārājika-deva, là cõi trời thứ nhất trong 6 cõi trời thuộc cõi Dục, cũng gọi là Tứ vương thiên. Do có 

4 vị thiên vương hộ thế cùng thiên chúng trấn giữ 4 phương đông, tây, nam, bắc nên cũng gọi là Tứ thiên vương thiên hay 

Tứ đại thiên vương chúng thiên. 

172 An Sỹ toàn thư chép thiếu việc sinh về cõi trời Đâu-suất, nên 6 cõi trời Dục giới chỉ còn 5. Chúng tôi căn cứ kinh văn bổ 

sung vào. 

vào cõi người, xuất gia tu hành,một người có tên là Tu-đàm, người kia có tên là 

Tu-đàm-ma, đều sẽ chứng quảthành Bích-chi Phật. 173 

Lời bàn 

Tuy đã được nghe pháp Tứ đế mà vẫn bị chồn ăn thịt, nên biết là nghiệp đã tạo 

nhất  định  phải chịu  thọ báo,  khó  lòng  tránh  được.  Tuy  bị  chồn  ăn thịt,  nhưng 

cuối cùng rồi cũng vượt thoát ra ngoài Ba cõi, chứng quả A-la-hán, nên biết là 

pháp Phật rất nên cầu nghe. Người phát nguyện cầu sinh Tịnh độ, nếu như ngày 

thường luôn tinh tấn tu trì, phát thệ nguyện rộng sâu, cho dù không được ngồi 

mà  xả  thân  hay  đứng  để  thị  tịch,  lại  có  bị  rắn  rết  làm  hại  hay  hổ  báo  ăn  thịt, 

cũng không ngăn trở việc vãng sanh về Tây phương Cực Lạc. 

Chim sẻ được sinh làm người174 

Vào  đời  Đường,  vùng  Tịnh  Châu175 có một  vị  tăng  già  tu  ở  chùa  Thạch  Bích, 

mỗi ngày thường tụng kinh Pháp Hoa và kinh Kim Cang. Vào niên hiệu Trinh 

Quán năm  cuối, 176có con  chim sẻ  vào  làm  tổ  trong căn phòng thầy,  không lâu 

thì thấy có hai chú sẻ con.Mỗi ngày vị tăng già đều lấy cơm cho ăn.Ít lâu sau,cả 

hai con sẻ đều bị rơi xuống đất mà chết, thầy liền mang xác đi chôn cất. 

Khoảng một tuần sau, vị tăng nằm mộng thấy có hai đứa trẻ đến thưa: “Trước 

kia chúng con có chút tội nhỏ phải đọa làm thân chim sẻ, nhờ được nghe thầy 

tụng kinh nên thoát khỏi kiếp chim, nay được sinh làm người tại nhà ấy, ở thôn 

ấy...Sau mười tháng nữa chúng con sẽ sinh ra.” 

Mười tháng sau, vị tăng liền tìm đến nhà ấy, thôn ấy... theo như lời trong mộng, 

quả nhiên tìm được,  trong nhà  vừa sinh được hai đứa  con trai.Vị tăng  liền  gọi 



173 An Sỹ toàn thư chép là “thành A-la-hán”, nhưng căn cứ kinh văn cũng như đoạn trích lại trong Pháp uyển châu lâm thì đều 

thấy chép là “thành Bích-chi Phật”. Có lẽ tiên sinh An Sỹ căn cứ việc nghe pháp Tứ đế nên sửa lại là thành A-la-hán, nhưng 

chúng tôi nghĩ vẫn phải giữ theo kinh văn thì đúng hơn. Hơn nữa, việc thành đạo xảy ra nhiều đời sau chứ không phải ngay 

sau khi nghe pháp Tứ đế. 

174 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠林). (Chú giải của soạn giả) Câu chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 3, trang 665, tờ 

c, thuộc quyển 50. (Sách đã dẫn trước.) 

175 Nay là vùng Sơn Tây thuộc tỉnh Thái Nguyên. 

176 Tức là năm 649. 

“chim sẻ”, cả hai đứa bé sơ sinhđều ứng tiếng “dạ”.Sau tiếng “dạ” ấy, phải đợi 

một năm sau chúng mới biết nói. 

Lời bàn 

Chư  thiên  lúc  mới  sinh  ra  cũng  nhớ  được  những  việc  đời  trước,  đến  lúc  gặp 

thiên nữ liền mê muội quên mất bổn tâm, không thể nhớ lại được nữa. Hai đứa 

bé  nghe  gọi  “chim  sẻ”mà  ứng  tiếng  đáp  là  do  mới  sinh  vẫn  còn  chưa  quên 

chuyện đời trước. 

Xương cốt gãy vụn177 

Từ  cửa  phía  đông  của  Côn  Sơn  đi  ra  khoảng  ba  dặm  có  ngọn  tháp  Ngọc  Trụ 

được  xây  dựng  ngay  ven  bờ  sông,  trên  tháp  có  rất  nhiều  chim  đến  làm  tổ.Có 

một đứa trẻ thường lên đó lấy trứng chim.Một hôm, khi đứa trẻ ấy vừa leo lên 

đến tầng cao nhất, vừa lúc sắp phá tổ chim, bỗng sẩy chân té xuống.Khi ấy, trên 

sông  có  một  thuyền buôn từ  Thái  Thương  đi ngang qua đó, người trên  thuyền 

đều tận mắt nhìn thấy đứa trẻ ấy rơi từ trên nóc tháp, lộn nhào nhiều vòngtrên 

không trước khi chạm đất, không nghe kêu la gì.Khi người ta đến xemthì thấy 

xương cốt đều gãy vụn. 178 

Không dùng thuốc độc bắt các loài cá tôm dưới nước 

Giảng rộng 

Trong ao, hồ, sông, biển ở khắp cõi Diêm-phù-đề có khoảng sáu nghìn bốn trăm 

loài  cá. 179 Tuy  có  rất  nhiều  giống  loài  như  vậy,  nhưng  xét  ở  sự  tham  sống  sợ 

chết thì tất cả đều giống như nhau. Hết thảy các loài này đều dựa vào nước để 

làm nơi cư trú, bỗng nhiên vô cớ bị người đầu độc,khiến cho tuyệt diệt cả giống 

nòi, sao có thể như thế được? 

Nhưng  nỗi  sợ  bị  giết  hại  của  cá  tôm  không  chỉ  riêng  có  thuốc  độc.  Đãcấm 

không  được  dùng  thuốc  độc,  ắt  những  phương  thức  như  dùng  chài,  lưới,  mồi 



177 Chuyện này người ở Côn Sơn tận mắt chứng kiến, nên chép vào đây. (Chú giải của soạn giả)  

178 Chuyện này xảy ra trong khoảng niên hiệu Khang Hy thứ 25-26. (Chú giải của soạn giả) Tức là khoảng năm 1686-1687. 

179 Nguyên tác dẫn chú là “Trích từ Đại tạng kinh”, quả thật không có sự xác định. Tuy nhiên, chúng tôi đã tìm thấy thông tin 

này trong sách Pháp uyển châu lâm (sách đã dẫn trước), quyển thứ 44, bắt đầu từ dòng thứ 11, trang 627, tờ a (cùng dòng với 

dẫn chú về các loài thú ở phần trước). 

câu...hoặc  ngăn  dòng  nước  chảy  để  bắt  cá,hết  thảy  những  việc  như  thế  đều 

không được làm. 

Trưng dẫn sự tích 

Cá thần giúp người có connối dõi180 

Ở  gần  thôn  Yến  Đường  thuộc  huyện  Hưu  Ninh, tỉnh  An  Huy  có một  cái đầm 

lớn. Vào niên hiệu Khang Hy năm thứ 3, 181 trong đầm bỗng có một loài cá rất 

lạ.Ngư dân bắt được một ít mang đi bán, nhưng cá ấy có mùi rất tanh nên hiếm 

người mua. 

Lại  có một con  cá thần,  gặp  lưới bắt  cá  là  xuyên thủng qua,  không có cách  gì 

bắt  được  nó.  Có  một  ngư  dân  tên  Trình  Nhị  giận  lắm,  dùng  một  cái  chĩa  lớn 

nhắm  đâm  vào  cá.Cá  tránh  thoát  được,  còn  nhảy  lên  dùng  đuôi  đâm  vào  mắt 

Trình Nhị, khiến ông mù một mắt. Trình Nhị càng thêm tức giận, liền chuẩn bị 

mang  vôi  sống  đổ  xuống  khắp  đầm  để  giết  hết  cá.Cá  thần  liền  hiện  lên  trong 

mộng  báo  việc  ấy  với  ông  lý  trưởng.  Lý  trưởng  lập  tức  báo  lên  quan 

huyện.Quan huyện ra lệnh ngăn cấm việc ấy, Trình Nhị đành phải thôi. 

Nửa  tháng  sau,  ông  lý  trưởng  lại  nằm  mộng  thấy  cá  hiện  đến  nói  rằng:  “Tôi 

vâng lệnh Long vương đến dự thiết triều ở núi Tề Vân, 182 tạm ngụ lại trong đầm 

này, nhưng quân lính đi theo bị ngư dân ở đây hại chết quá nửa.May nhờ có ông 

mới giữ được mạng sống mà quay về, nay xin từ biệt.Tôi xem số mạng của ông 

vốn không có con, nay xin giúp ông có một đứa con trai để nối dõi tông đường, 

cũng xem nhưđể báo đáp ân đức của ông.” 

Hôm sau, gió bão sấm chớp bất ngờ nổi lên, nhà tranh ở ven đầm chỉ chớp mắt 

bị thổi tung tan tác, cá thần từ đó không biết đi về đâu, chẳng còn thấy nữa. 



180 Chuyện này do tiên sinh Viên Ngọ Quỳ ở Triết Giang thuật lại. (Chú giải của soạn giả)  

181 Tức là năm 1664. 

182 Núi Tề Vân nằm trong địa hạt của huyện Hưu Ninh. 

Lời bàn 

Năm sau đó, tiên sinh Viên Ngọ Quỳ đến Tề Vân, có thuê một chiếc thuyền ở 

huyện Hưu Ninh, gặp người chèo thuyền lại chính là anh ruột của ngư dân Trình 

Nhị. Viên Ngọ Quỳ nhân đó biết được chuyện này, liền viết thư kể lại với tôi. 

Lươn cứu lửa trả ơn183 

Vùng Lan Khê thuộc tỉnh Triết Giang có người tên Đồng Tế Phi, mở một hiệu 

bán  thuốc  ở  Sùng  Minh.Trong  khoảng  niên  hiệu  Khang  Hy,  vào  năm  Quý 

Sửu, 184Tế Phi mua một số lươn mang đi phóng sinh.Mấy ngày sau, nằm mộng 

thấy lươn phun nước dập lửa, có vị thần đứng bên nói rằng: “Ấy là để đền ơn.” 

Tỉnh dậy cũng không hiểu được ý nghĩa giấc mộng ấy là thế nào.Chẳng bao lâu 

sau, nhà hàng xóm phát hỏa, lửa bốc cao đã sắp lan đến nhà Tế Phi, bỗng nhiên 

trởi đổi hướng gió nên lửa không lan đến nữa.Lúc ấy mới biết là nhờ phước báo 

của việc phóng sinh lươn. 

Lời bàn 

Trong năm xảy ra việc này, tôi có nhờ người họ Từ (cũng ở Sùng Minh) tạo một 

pho tượng Bồ Tát Địa Tạng.Tháng giêng năm sau,tôi thỉnh tượng đến Côn Sơn, 

họ  Từ  có  gửi  kèm  cho  tôi  một  phong  thư,  bên  trong  ghi  chép  rõ  chuyện  này, 

nhân đó mới được biết mà đưa vào đây. 

Không giết thịt trâu cày 

Giảng rộng 

 (Trong nguyên bản Hán văn phần này bị mất 5 hàng, mỗi hàng 20 chữ, cả thảy 

 là 100 chữ Hán.) 

... ... Trâu có thể thay người kéo cày, nhưng không tự thoát được việc bị người 

giết  hại,  đó  là  vì  nó  không  nói  được  tiếng  người.Chúng  ta  có  miệng  nói  được 

thành  lời,  có  tay  viết  được  thành  văn,  vì  sao  không  thay  những  con  vật  tội 

nghiệp ấy mà lên tiếng kêu van xin tha mạng? Vì thế nên làm ra khúc ca ngắn 

dưới đây, hy vọng có thể cảm động lòng người: 



183 Chuyện này do tiên sinh Từ Thiện ở Sùng Xuyên thuật lại. (Chú giải của soạn giả)  

184 Tức là năm 1673. 

Khúc ca trâu cày xin tha mạng 

 Roi lớn quất trâu cày, 

 Sao không nhanh nhanh bước? 

 Trâu cày mắt rướm lệ, 

 Mỗi bước mỗi ngoái nhìn. 

  

 Cổ nặng ách, chân mỏi, 

 Khổ sở không nói được. 

 Mong ruộng lúa được mùa, 

 Trâu bệnh, xơ xác lông. 

  

 Nỡ quên công nhọc nhằn, 

 Gọi đồ tể thịt trâu. 

 Oan ức không nói được, 

 Lôi đi còn nán lại. 

 Hốt nhiên nói thành lời, 

 Vừa lạy vừa khóc lóc: 

  

 “Từ khi đến nhà ông, 

 Đền đáp ông không bạc, 

 Đã hết sức cày bừa, 

 Lại cam chịu roi vọt. 

 Ăn uống toàn cỏ, nước, 

 Chưa từng chê đạm bạc. 

  

 Chịu muôn ngàn khổ nhọc, 

 Lúa mới trổ thành bông. 

 Nay lúa vừa nặng hạt, 

 Bán tôi cho người giết. 

  

 Ông lấy tiền của tôi, 

 Trả tôi sự tàn độc. 

 Ruột đứt, xương buốt đau, 

 Lột da khi còn sống. 

  

 Tha tôi sống qua đông, 

 Trời ban ông phước lành. 

 Ông đã có con yêu, 

 Tôi cũng thương cốt nhục. 

  

 Nếu đã quyết giết tôi, 

 Mong thương tha nghé nhỏ. 

 Xin dặn dò trẻ chăn, 

 Đừng hành hạ trâu cày. 

  

 Tự hận tôi đời trước, 

 Sao lại tham thịt trâu? 

 Nửa cân trả tám lạng, 185 

 Lẽ ấy quá rõ ràng. 

  

 Khi quan cấm giết trâu, 

 Tôi nhận tiền đút lót, 

 Tha cho bọn đồ tể, 

 Nuôi vợ con no đủ, 

 Đâu biết có ngày nay, 

 Báo ứng nhanh đến thế! 

  

 Không thấy người từ tâm, 

 Đọa súc sinh, cầm thú. 

 Chỉ thấy kẻ giết hại, 

 Lâm chung quỷ ác lôi. 

  

 Ba đời kiêng thịt trâu, 

 Khoa bảng sớm vinh hiển. 

 Oan trái ăn nuốt nhau, 

 Xoay trong vòng luẩn quẩn. 

  

 Tôi đã tạo nghiệp ác, 

 Ông đừng giẫm chân theo. 

 Trâu khóc trâu sau nữa, 

 Khổ não nối nhau chịu. 186 

  

 Bài xin tha mạng này, 

 Mong ông thường đọc lại. 



185 Đơn vị đo lường xưa mỗi cân có 16 lạng, do đó mà có thành ngữ “Bên nửa cân, bên tám lạng” để chỉ sự ngang sức ngang tài. 

Câu này ý nói sự trả vay theo nhân quả luôn công bằng không sai lệch. 

186 Ý nói nếu người này không nghe lời khuyên, tiếp tục giết trâu tạo nghiệp thì chắc chắn rồi cũng sẽ thác sinh làm trâu, tiếp nối 

mãi mãi sự khổ não. 

Trưng dẫn sự tích 

Ba mươi hai cái đầu 

Trong  thành  Xá-vệ  có  một  vị trưởng  giả,  người thiếp  nhỏ nhất  của  ông  tên  là 

Tỳ-xá-ly, hết sức thông minh tài trí, được vua Ba-tư-nặc thương đối đãi như em 

gái. 

Nhà  ông  có  32  người  con,  người  nào  cũng  có  sức  mạnh  địch  nổi  ngàn 

người.Người con út  một hôm  cưỡi voi đang đi qua cầu, bỗng  gặp  con trai của 

quan  Tể  tướng,  lại  lấn  ông  ta ngã  xuống  cầu  bị thương.Con  trai  Tể  tướng  ôm 

hận trong lòng, bí mật nghĩ cách báo thù,liền chế tạo 32 cây roi ngựa bằng thất 

bảo, mỗi  cây  đều  giấu dao nhọn  bên  trong.Xong mang đến  nhà  Tỳ-xá-ly, tặng 

cho 32 người con của ông mỗi người một cây. 

Sau đó lại mật tâu lên vua rằng 32 người con của ông Tỳ-xá-ly  ỷ sức thiên hạ 

không ai địch nổinên đã âm thầm có ý phản nghịch, hiện đã giấu dao nhọn bên 

trong roi ngựa, chờ dịp sẽ ra tay. Vua cho cho người tra xét thấy đúng là có việc 

giấu dao nhọn trong roi ngựanên tin lời, lập tức ra lệnh bắt 32 anh em nhà Tỳ-

xá-ly chém đầu tất cả.Chém xong, lại mang 32 cái thủ cấp cho vào thùng niêm 

kín rồi gửi đến nhà ông Tỳ-xá-ly. 

Cùng ngày hôm đó,ông Tỳ-xá-ly thỉnh Phật và chư tăng đến nhà thiết trai cúng 

dường,  thấy  nhà  vua  cho  mang  đến  một  cái  thùng  lớn  thì  nghĩ  rằng  chắc  hẳn 

đức vua góp phần cùng gia đình mình cúng dường lên đức Phật,lấy làm hoan hỷ 

định mở ra ngay, nhưngđức Phật ngăn lại. 

Sau khi chư tăng thọ trai, đức Phật vì ông Tỳ-xá-ly mà thuyết pháp. Nghe xong, 

ông liền chứng quả A-na-hàm. 187Bấy giờ mọi người mới mở cái thùng của đức 

vua gửi đến,  liền nhìn thấy  32 cái đầu của những người  con  ông Tỳ-xá-ly.Khi 

ấy trưởng giả  đã chứng thánh quả, dứt  trừ  ái dục nên không  còn sinh tâm oán 

hận. 

Tuy nhiên, gia đình phía vợ của 32 người kia đều là các nhà đại quý tộc, nhiều 

quyền  thế.  Những  người  này  tức  giận  lắm,  cùng  nhau  tập  hợp  binh  mã  quyết 



187 A-na-hàm là thánh quả thứ 3 trong 4 thánh quả, chỉ sau quả A-la-hán. 

báo thù  nhà  vua.  Nhà  vua  bấy  giờ  hết sức  kinh hãi, nhanh chân chạy trốn  đến 

tinh  xá  Kỳ  Hoàn188 là  nơi  đức  Phật  đang  ngự.Quân  lính  các nhà  kia  cùng  kéo 

đến vây kín tinh xá, chờ giết cho bằng được đức vua. 

Khi ấy, tôn giả A-nan liền thưa hỏi nguyên do việc này.Đức Phật dạy: “Trong 

đời quá khứ, 32 người này cùng nhau bắt trộm một con trâu, mang về nhà một 

bà lão để giết thịt.Bà lão này rất vui mừng, liền chuẩn bị đầy đủ dao thớt các thứ 

để giết mổ trâu. Giết trâu rồi, mọi người cùng nhau ăn uống no say. Con trâu bị 

giết,nay  chính  là  đức  vua.Những  kẻ  bắt  trộm  trâu,nay  là  32  người  vừa  bị 

giết.Lão bà tán trợ việc giết trâu, nay chính là trưởng giả Tỳ-xá-ly. Do tội giết 

hại, nên 32 người này trải qua nhiều đời vẫn thường bị người khác giết hại. Lão 

bà thấy người khác ra tay giết hại mà sinh tâm vui mừng, tán trợ, nên trải qua 

nhiều kiếp vẫn thường rơi vào cảnh phải đau buồn sầu khổ vì thấy 32 người kia 

bị giết.” 

Khi đức  Phật nói  ra  nhân duyên đời quá  khứ như  thế, những  gia đình phía  vợ 

của  32  người  kia  lập  tức  nguôi  giận,  không  còn  dám  chống  nghịch  với  vua, 

cùng xin nhận lỗi. Đức vua cũng hoan hỷ bỏ qua không bắt tội. 

Lời bàn 

Việc  32  người  này  được  sinh  vào  nhà  giàu  có  quyền  quý  cũng  có  nguyên  do. 

Đức Phật dạy rằng: “Vào thời đức Phật Ca-diếp trong quá khứ, có một phụ nữ 

dùng bột hương thơm đắp lên tháp  Phật để cúng dường,có 32 người  cùng  đến 

trợ giúp cho công việc ấy. Do nhân duyên đó nên những người ấy trải qua nhiều 

kiếp thường được sinh vào nhà tôn quý, thường làm mẹ con với nhau.Đến nay 

được gặp Phật, tất cả đều được dẫn dắt vào Chánh đạo. 

Một con trâu trả ba món nợ189 

Triều Minh, trong khoảng niên hiệu Vạn Lịch, vào năm Kỷ Sửu, 190ở vùng Thái 

Nguyên thuộc tỉnh Sơn Tây có người chủ thuyền là Vương Ngạn Tu,có vay của 

nhà phú ông nọ một lượng tám quan tiền, chưa kịp trả thì đã chết. 



188 Kỳ Hoàn là tên khác của tinh xá Kỳ Viên, cũng tức là Kỳ thọ Cấp Cô Độc viên, là khu tinh xá do ông trưởng giả Cấp Cô Độc 

và thái tử Kỳ-bà cùng dâng cúng lên đức Phật và chư tăng. 

189 Trích từ sách Cảm ứng thiên giải (感應篇解). (Chú giải của soạn giả) 

Một hôm, phú ông bỗng nhìn thấy Vương Ngạn Tu mang thắt lưng màu trắng 

chạy vào chuồng trâu.Chẳng bao lâu sau, người nhà báo trâu mẹ sinh được một 

con  nghé.Phú  ông  đến  xem,  liền  thấy  bênhông  trâu  có  một  vệt  lông  dài  màu 

trắng như hình cái thắt lưng. 

Đến lúc  trâu lớn, phú ông bảo  người chăntrâu  mang  đi bán,  dặn chỉ bán đúng 

một lượng tám tiền thôi. Giữa đường, gặp người mổ trâu họ Hà liền bán được 

trâu  đúng  theo  giá  ấy.Ngay  sau  đó,  có  người  nông  dân  thấy  trâu  khoẻ  mạnh, 

muốn mua về cày ruộng nên trả lên đến hai lượng sáu tiền để mua. Con trâu về 

cày ruộng rất giỏi, lại tự ý đi không cần người thúc đẩy.Nhưng rồi một hôm,trâu 

tự nhiên ngã lăn ra chết dưới sườn núi. 

Người nông dân giận lắm, tìm biết được trâu ấy do nhà phú ông nọ bán ra,liền 

đến cật vấn, vì sao con trâu như thế mà chỉ bán với giá một lượng tám tiền. Phú 

ông nói: “Con trâu ấy chính là Vương Ngạn Tu thác sinh.Ông ấy chỉ nợ tôi một 

lượng tám tiền, nên bán đúng giá đó thôi.” Đồ tể họ Hà nghe như vậy mới chợt 

nhớ ra, liền nói: “Vương Ngạn Tu còn thiếu tiền thịt của tôi tám tiền, hóa ra vì 

thế mà tôi bán trâu lại được lãi đúng tám tiền.”Người nông dân suy nghĩ một lúc 

lâu, cũng chợt nhớ ra, nói: “Tôi cũng có thiếu tiền Vương Ngạn Tu chưa trả,nay 

mua trâu bị chết, ấy là đã trả lại số tiền ấy.” 

Mọi người nghe biết sự việc,ai ai cũng cho là hết sức kỳ lạ. 

Lời bàn 

Triều  đình  cấm  giết  trâu  cày,  luật  ấy  đã  có  văn  bản  rõ  ràng.Chỉ  có  điều  thật 

uổng treo bảng cấm, vì chuyện giết mổ thịt trâu vẫn y nguyên như trước chẳng 

hề thay đổi, lệnh cấm do đó không đạt được hiệu quả. 

Giá như có thể lệnh cho nhân dân, bất kỳ ai nhìn thấy thịt trâu cũng đều có thể 

xem đó là tang vật mà mang đến báo quan.Nha dịch cũng một lòng không ngăn 

trở, lập tức bắt giữ người bán thịt trâu, từ đó truy xét tận cùng cho đến nơi đã 

giết trâu, rồi  tịch thu phá hủy toàn  bộ  những dụng  cụ  giết mổ, nồi nấu.... Mỗi 

lần như  thế, nên phạt  nặng người chủ  lò mổ,  rồi dùng  tiền phạt ấy mà thưởng 

cho những người tố giác việc giết, bán thịt trâu. Ngoài ra, hàng tháng đều bí mật 



190 Tức là năm 1589. 

phái người điều tra, dò hỏi trong dân chúng. Làm được như thế, ắt sẽ không còn 

tệ nạn bao che giấu giếm việc giết thịt trâu cày. 

Không vất bỏ giấy có chữ viết 

Giảng rộng 

Con người sở dĩ có thể trở thành tôn quý nhất trong muôn loài là vì miệng có 

thể nói thành lời, tay có thể viết thành văn. Tay có thể viết thành văn chương, 

đó cũng xem như tay có thể nói được thành lời. Nhưng lời từ miệng nói ra, chỉ 

những người gần gũi chung quanh mới nghe được, còn văn chương được viết ra 

lại có thể truyền xa vạn dặm.Lời từ miệng nói ra chỉ nghe được nhất thời, còn 

văn  chương  có  thể  lưu  truyền  mãi  mãi  cho  hậu  thế.Lời  từ  miệng  nói  ra  phải 

dùng tai để nghe, còn văn chương có thể dùng mắt để đọc.Lời từ miệng nói ra, 

người nghe chốc lát đã thấy mỏi mệt, còn văn chương để lại đến ngàn đời sau 

người đọc cũng không chán mệt. 

Thế nên, chữ viết thật có công lao to lớn biết bao đối với con người!Trong đời 

này nếu không có chữ viết, ắt quan lại chẳng dựa vào đâu để trị dân, chính lệnh 

đưa  ra  chẳng  lấy  gì  làm  bằng  cứ.  Như  vậy  đâu  chỉ  khôngan  ổn  được  việc 

nhà,mà cũng chẳng thể nào trị yên việc nước. Con người chịu ơn chữ viết lớn 

lao như thế, há có thể khinh rẻ vất bỏ giấy có chữ viết được sao? 

Giấy có chữ viết tất nhiên không thể vất bỏ, ý nghĩa của chữ viết lại càng không 

được  vất  bỏ.Như người  cãi  lời  cha  mẹ,  đó  là  suốt  đời  vất  bỏ ý  nghĩa  của  chữ 

“hiếu”; không đối xử tốt với anh chị, đó là suốt đời vất bỏ ý nghĩa của chữ “đễ”. 

Cứ như thế mà lần lượt suy xét lại từng điểm một, ắt là những ý nghĩa của chữ 

viết bị ta vất bỏ quả thật không ít! 

Có những người dùng giấy có chữ viết để bao gói hàng hóa, dán phết cửa sổ,rồi 

vất bỏ lung tung, lại cho rằng những thứ mình vất bỏ đó bất quá cũng chỉ là giấy 

có chữ viết mà  thôi. Lại có người nghi ngờ  chuyện  Thương  Hiệt sáng  tạo  chữ 

viết, khai mở nguồn văn tự cho muôn đời thì trời mưa xuống lúa thóc cũng hợp 

lý, nhưng sao có chuyện quỷ thần khóc lóc về đêm? 191 Đó là vì thật không biết 



191 Sách Hoài Nam tử - Bản kinh huấn chép rằng: “Ngày xưa Thương Hiệt tạo ra chữ viết mà trời mưa xuống lúa thóc, quỷ thần 

khóc lóc ban đêm.” 

rằng, văn tự của thế gian nếu đã có chỗ dùng chính đáng, ắt cũng có chỗ dùng tà 

vạy. Do chỗ dùng chính đáng nên trời mưa xuống lúa thóc, lại do chỗ dùng tà 

vạy nên quỷ thần khóc lóc về đêm. 

Trưng dẫn sự tích 

Đốt kinh bị tuyệt tự192 

Ở  tỉnh  Thiểm  Tây,  về  phía  tây  huyện  VũCông  có  một  ngôi  chùa,  trong  chùa 

từng  có  một  tạng  kinh  Phật  bị  hư  hoại.  Thuở  còn  niên  thiếu,  Khang  Đối 

Sơn193có lần cùng với năm người bạn học chung trường đến chùa đọc sách. Khi 

ấy  đang  tiết  trời  mùa đông  giá  rét,  bốn người  trong  bọn bèn  lấy  những quyển 

kinh  bị  rách  mang  ra  đốt  để  sưởi  ấm,  một  người  thì  đốt  để  đun  nước  rửa 

mặt.Khang Đối Sơn trong lòng chê trách những người ấy nhưng không dám nói 

ra. 

Đêm đó, Đối Sơn nằm mộng thấy có ba vị quan thiết lập án đường uy nghiêm 

xét xử, đều tỏ vẻ giận dữ phẫn nộ đối với những người đốt kinh sưởi ấm, phán 

rằng:“Cả nhà các ngươi rồi sẽ chết sạch, không người nối dòng.” Lại quay sang 

người đốt kinh đun nước, phán  rằng: “Ngày  sau  ngươi sẽ  không bao  giờ được 

vinh hiển.”Các vị ấy lại quở trách Khương Đối Sơn rằng: “Tại sao ngươi thấy 

việc ấy mà không nói gì?”Đối Sơn thưa: “Con nhỏ tuổi hơn bọn họ, dù biết việc 

ấy không nên làm, nhưng chẳng dámnói ra.”Vị quan nói: “Một lời khuyên can, 

giải thích cũng có thể được miễn tội.Nhưng thôi nay tạm tha cho ngươi.” 

Khương  Đối  Sơn  tỉnh  dậy,  liền  chép  chuyện này  vào  phía  sau  của  một quyển 

sách để ghi nhớ. Chưa được mấy năm sau, cả bốn người từng đốt kinh sưởi ấm 

đều  mắc  bệnh  dịch  chết  sạch  cả  nhà.Còn  người  đốt  kinh  đun  nước,  trải  bao 

nhiêu lần thi cử đều gặp trắc trở, cuối cùng cả đời chỉ loay hoay với nghề dạy 

trẻ. 



192 Sưu tập từ sách Công quá cách (功過格). (Chú giải của soạn giả)  

193 Khang Đối Sơn, tên là Hải, đỗ Trạng nguyên trong khoảng niên hiệu Thành Hóa (1465-1487) triều Minh Tuyên Tông. Ông là 

người văn chương, đức hạnh đều kiêm toàn. 

Lời bàn 

Sách vở thế gian khi hư hoại không còn đọc được đều có thể đốt đi, nhưng riêng 

kinh Phật thì dù gì cũng không thể đốt. Bởi vì kinh Phật mang đến phước đức 

và trí tuệ cho người, vượt xa mọi sách vở  của  thế  gian. Tuy  cùng  là một  chữ, 

nhưng  trong đó  ý nghĩa  lại  có  thể  nặng,  nhẹ,  khinh, trọng  khác nhau  một  trời 

một  vực,  không  hề  giống  nhau.  Như  các  thiên  văn  chương   điển,  mô,  thệ,  cáo 

mẫu mực trong kinh Thư tất nhiên không thể xếp cùng loại với văn chương tiểu 

thuyết. Nay lấy người biết chữ mà so sánh với người mù chữ, ắt người biết chữ 

được xem là hơn; lấy người biết chữ qua loa sơ lược mà so sánh với người học 

nhiều  hiểu  rộng,  thông  suốt  việc  xưa  nay,  ắt  người  học  nhiều  hiểu  rộng  phải 

được xem là hơn. Sách vở thế gian chỉ có thể nói về những chuyện thế sự trong 

thiên hạ, không thể rõ biết thấu suốt những gì vượt ra khỏi vòm trời này. Nếu 

người  rộng  đọc  nhiều  kinh  Phật,  ắt  sâu  thì  có  thể  hiểu  đến  tận  những  chuyện 

thần kỳ nơi chốn long cung, dưới đáy biển, rộng xa thì có thể hiểu đến những 

chuyện đời trước đời sau, cho đến chỗ mênh mông của biết bao nhiêu cõi nước 

trong mười phương, hết thảy những việc như thế đều có thể hiểu qua đại lược, 

mà chỗ hoài bão cũng được nuôi dưỡng vượt xa hẳn những kẻ tầm thường. 

Đối với người mù chữ, nếu nói với họ chuyện trị nước các đời vua Đường, Ngu, 

Tam  đại, hoặc những danh xưng  như  Nghiêu,  Thuấn, Chu, Khổng...ắt họ phải 

hết sức kinh ngạc khi được nghe. Cũng vậy, đối với kẻ xưa nay chỉ đọc sách vở 

của  thế gian, nếu cho  họ nghe những  lời văn trong Ba tạng kinh điển của  nhà 

Phật, những điều đức Phật đã thuyết dạy trong bốn mươi chín năm,ắt họ cũng sẽ 

kinh ngạc, khó lòng cứu xét. Những khuynh hướng như vậy cũng là lẽ tất nhiên. 

Theo đó mà xét, những lời dạy về nhân duyên bỏ ác tu thiện, về tông chỉ truyền 

riêng ngoài giáo điển, vốn là kinh điển do đức Phật nói ra, nếu đem đốt bỏ đi thì 

sao có thể không mắc tội? Huống chi lại xem thường đến mức dùng đốt để sưởi 

ấm, đốt để đun nước, ắt là rồi sẽ phải đọa vào địa ngục mãi mãi, chịu khổ não 

đời đời kiếp kiếp,  không  có  lúc được  thoát  ra.  Chỉ  riêng trong đời  này  bị chết 

sạch cả nhà,  bị  rơi  vào  cảnh  cùng  khốn,  quả  thật  cũng  chưa  đủ  để đền hết  tội 

nghiệt. 

Hỏi: Kinh điển còn nguyên vẹn, tất nhiên không thể đốt, nhưng kinh sách đã hư 

nát thì làm sao? 

Đáp: Nếu đã hư nát quá nhiều, đến nỗi không đọc được nữa thì có thể đốt, rồi 

dùng túi sạch đựng tro ấy mang rải ra sông biển. Đến như chữVạnlà tâm ấn của 

đức Như Lai thì càng không thể xem thường. 

Đổ tro bừa bãi phải giảm tuổi thọ194 

Ở trấn Tra Khê, huyện Tân Hóathuộc tỉnh Hồ Nam có người tên Chu Ninh Ước, 

tự là Sỹ Phong, rất thích môn thư pháp.Trong khoảng niên hiệu Khang Hy triều 

Thanh,  vào  tháng  2  năm  Ất  Sửu, 195ông  bất  ngờ  mắc bệnh  nhẹ  rồi  chết,bạn bè 

thân thiết đều  đến khóc thương. Bỗng  nhiên ông sống lại,bảo mọi người rằng: 

“Tuổi  thọ  của  tôi  vốn  được  42  năm,  nhưng  vì  thường  ngày  chuyên  cần  luyện 

viết chữ, viết rồitùy tiện đốt bỏ,mang tro đổ vất bừa bãi, không có sự kính trọng 

quý tiếc.Âm ty ghi chép lỗi lầm đó của tôi, giảm bớt 5 năm tuổi thọ, nên nay 37 

tuổi đã mà số mạng đã dứt. Quý vị nên biết,khi đốt giấy có chữ viết, phải cẩn 

thận không đổ vất tro bừa bãi.” 

Nói xong thì nhắm mắt qua đời. 

Lời bàn 

Nếu  nói  rằng  chữ  viết  đã  đốt  thành  tro  có  thể  vứt  bỏ,  thì  các  đạo  sỹ  đốt  tấu 

chương cũng xem như  vứt bỏ.  Đến nhưcác  loại đồ dùng  bằng  tre, gỗ, sành sứ 

mà có chữ viết trên đó, hay các loại gạch ngói có in những chữ phúc, thọ làm 

hiệu,lại  để  chôn  vùi  lâu  ngày  trong  những  chỗ  phẩn  dơ  ô  uế, những  việc  như 

vậy cũng cần phải ngăn cấm. 

Đốt sách dơ nhớp chịu quả báo tức thì196 

Ở Tường  Sinh, Côn Sơn có người tên Cát  Tử  Hòa.Vào  triều Thanh, niên hiệu 

Khang Hy năm thứ 26, 197thường đọc sách dưới lầu phía tây điện Dược Sư, phía 

trên  là  phòng  nằm  nghỉ.  Một  hôm  ở  phòng  trên  lỡ  tay  làm  nghiêng  đổ  nước 

trong bô phẩn, nước phẩn dơ theo kẽ ván sàn chảy xuống nhằm chỗ quyển sách 

Tử  Hòa  đang  đọc,  làm nhớp  một  đoạn  có  mấy  chữ  “Thành  Gián198nói  với  Tề 

Cảnh  Công”.Tử  Hòa  bèn  xé  trang  sách  bị  dơ  ấy  ra,  nhúng  vào  nước,  nhưng 

chưa rửa thật sạch đã lấy ra rồi để khô mà đốt bỏ. 



194 Cũng sưu tập từ sách Công quá cách (功過格). (Chú giải của soạn giả)  

195 Tức là năm 1685. 

196 Chuyện này do Cát Hòa đích thân thuật lại. (Chú giải của soạn giả) 

197 Tức là năm 1687. 

198 Thành Gián là bề tôi của Tề Cảnh Công. Nhân vật này có được Mạnh tử nhắc đến. 

Không ngờ đến kỳ thi,đề mục thứ ba lại rơi đúng vào đoạn “Thành Gián nói với 

Tề Cảnh Công”. Tử Hòa viết bài này, đến câu “Chu Công há lại dối gạt ta sao?” 

chẳng biết vì sao lại vô ý bỏ sót mất một chữ,do đó mà bị đánh rớt. 

Lời bàn 

Giấy có chữ viết bị dơ nhớp mà mang đốt, tội ấy không nhỏ. Đúng ra phải rửa 

cho thật sạch, sau đó mới có thể để khô rồi đốt,mang tro rải xuống sông biển. 

Không mưu mô lấy tài sản người khác 

Giảng rộng 

Tài sản riêng mà mỗi người có được đều do phước đức của tự thân, hoàn toàn 

không thể do mưu mô mà có. Khổng Tử nói: “Nếu giàu sang phú quý có thể cầu 

mà  được,  dù  bảo  ta  cầm  roi  theo  hầu  đánh  xe  ngựa,  ta  cũng  xin  vui  vẻ 

làm. 199Bằng như phú quý không thể cầu mà được, ắt ta sẽ làm theo những gì tự 

ta thấy là tốt đẹp vậy.”Cầu còn không thể được, huống chi lại dùng mưu mô mà 

có được sao? 

Mưu  mô  chiếm  đoạt tài  sản  của người,  chung  quy  chỉ  vì  muốn nuôi  sống  gia 

đình mình, cũng mong để lại tài sản một đời cho con cho cháu, thậm chí có thể 

vì vợ  con  mà cam tâm  làm  những việc xấu  xa hèn hạ, người như thế thật  khó 

tính đếm hết. 

Luận Tỳ-bà-sa nói rằng: “Cha mẹ, anh em, vợ con, quyến thuộc trong gia đình 

chỉ làm tăng thêm sự tham cầu, chẳng bao giờ thấy đủ, thấy chán. Nếu như biết 

được rằng  con cái  là người đến đòi nợ ta, gia đình là  chỗ  tụ hội bao  điều  oan 

nghiệp, ắt có thể bừng tỉnh giấc mộng đời, 200 hết thảy bao nhiêu tâm bệnh khổ 

não không cần trị liệu cũng tự nhiên dứt sạch.” Dù chưa được như thế, lẽ nào lại 

muốn kết thêm nhiều oan nghiệp oán thù, nhúng tay vào nhiều điều xấu ác? 



199 Cầm roi theo hầu đánh xe ngựa là ý muốn nói làm người thấp hèn, có địa vị hết sức kém cỏi, phải theo hầu người khác. 

200 Người xưa có nói: Mộng giác tiểu sinh tử, sinh tử đại mộng giác - 夢覺小生死, 生死大夢覺– (Giấc mơ là cuộc trần ai, tử 

sinh một giấc mơ dài mà thôi.)  

Quỷ oan báo mộng cho mẹ201 

Thời Nam Bắc triều, đời Lưu Tống, trong khoảng niên hiệu Nguyên Gia, 202 Gia 

Cát Hộ làm quan thái thú Nguyên Chân, bất ngờ mắc bệnh qua đời. Khi ấy, gia 

quyến  đều  đang  ở  Dương  Đô,  chỉ  có  đứa  con  trưởng  mới  19  tuổi  là  Nguyên 

Sùng  theo  đưa  linh  cữu  về  quê.Có  tên  gia  nhân  của  Gia  Cát  Hộ  là  Hà  Pháp 

Tăng, tham tiền nên cố ý đẩy Nguyên Sùng xuống sông rồi cùng một tên đồng 

bọn cướp lấy tiền bạc chia nhau. 

Đêm ấy, mẹ của Nguyên Sùng là bà Trần thị nằm mộng thấy Nguyên Sùng hiện 

về kể rõ chi tiết việc cha chết như thế nào, cho đến lúc mình bị Hà Pháp Tăng 

xô xuống sông chết, đau thương không nói hết. Sùng lại nói: “Đường xa đi gấp 

nên mệt lắm, để con nằm nghỉ tạm chốc lát trên giường bên cửa sổ.” Nói xong 

thì nằm dài ra trên giường, đầu tựa vào song cửa sổ.Quang cảnh nhìn thấy trong 

mộng rõ ràng như thật, Trần thịđau đớn khóc lóc rồi mới giật mình tỉnh dậy,liền 

cầm  đèn  soi  trên  giường,  quả  nhiên  thấy  có  chỗ  hơi  ẩm  giống  như  người 

nằm.Cả nhà đều hoảng hốt gào khóc. 

Bấy  giờ,  Trần  thị  có  mấy  người  em  cô  cậu  là  Từ  Đạo  Lập  đang  làm  Trưởng 

sử203 Giao Châu, Từ Sâm Chi làm Thái thú Giao Châu, liền nhờ họ điều tra sự 

việc. Quả nhiên đúng thật như những lời trong mộng, liền bắt lấy hai tên hung 

thủ mang ra xét xử theo pháp luật. 

Lời bàn 

Nếu suy xét cho cặn kẽ thì việc thừa cơ hội người khác đang chịu tang trong ba 

năm mà  giết hại chỉ để  mưu cướp  tài sản,  rốt cùng  là do  đạo  đức  chính nghĩa 

không  đủ  giúp  ích  cho  người,  hay  bởi  con  người  đã  cô  phụ  đạo  đức  chính 

nghĩa? 



201 Trích từ sách Oan hồn chí (怨魂志). (Chú giải của soạn giả)  

202 Tức là từ năm 424 đến năm 453. 

203 Trưởng Sử: chức quan trợ giúp cho quan Thái Thú. 

Cầm giáo tự đâm204 

Vùng Huy Lăng  thuộc tỉnh Giang  Tô  có  người tên  Lương  Thạch  Trụ,nhà giàu 

có,sinh  được  một  đứa  con  trai,  hết  sức  thương  yêu.  Niên  hiệu  Thuận  Trị  năm 

cuối cùng, 205đứa con ấy được mười chín tuổi, bị bệnh nặng,Thạch Trụ đau buồn 

lắm.Một  hôm,  đứa  con  bỗng  gọi  tên  Thạch  Trụ  mà  nói  rằng:  “Tôi  đời  trước 

chính là người mang tên ấy họ ấy... ở Từ Châu, có 300 lượng bạc, cùng ông đi 

buôn chung.Tôi bị bệnh lỵ, giữa đường vào nhà xí đi tiêu, ông thừa cơ hội dùng 

mũi nhọn xuyên qua một lỗ trống ở vách nhà xí mà đâm vào giữa ngực tôi đến 

chết. Sau đó ông tự cắt tay cho chảy máu để làm bằng chứng nói với gia đình tôi 

là giữa đường tôi bị bọn cướp giết chết. Sau khi chết, tôi thác sinh vào nhà họ 

Vương  ở  Huy  Lăng.Cách  đây 20  năm,  tôi chính  là người  họ Vương  mang  tên 

ấy... Ngày đó, sau khi tôi chết thì 3 năm sau ông chết, rồi cũng thác sinh ở Huy 

Lăng,chính là thân ông ngày nay. Những năm trước tôi tìm ông không gặp, tình 

cờ một hôm vào huyện nộp  tiền, bỗng gặp ông ngay  phía trước.Khi ấy tôi  lập 

tức nổi giận,dùng nắm đấm nện ông, nhưng tự mình cũng chẳng hiểu vì sao lại 

giận dữ như thế.Khi ấy ông cho là tôi kẻ mất trí nên không lưu tâm. Tôi không 

trả  thù được  ông, trở  về sinh  lòng buồn  giận  phẫn uất,  mấy  ngày  sau  thì  chết, 

cuối cùng lại thác sinh làm con ông, nay đã mười chín tuổi. Tính ra từ khi tôi bị 

bệnh đậu mùa, ông tốn kém một số tiền, mời thầy dạy học cho tôi tốn kém một 

số  tiền,  cưới  vợ  cho  tôi  tốn  kém  một  số  tiền,  tôi  đi  thi  lại  tốn  kém  một  số 

tiền,cộng  thêm  các  khoản  tốn  kém  linh  tinh  khác  nữa  cũng  đã  trả  đủ  số  tiền 

cướp đoạt của tôi, tuy là mạng sống của tôi vẫn chưa đền lại được. Nhưng bao 

năm qua ông đối đãi với tôi quá nặng tình, tôi thật không nỡ nhắc lại chuyện cũ 

nữa,nay  xin  từ  biệt.Tôi  chỉ  sợ  Diêm  vương  nơi âm  phủ  không  tha  thứ cho  tội 

của ông mà thôi.”Nói xong thì chết. 

Từ đó Lương Thạch Trụ đêm ngày than khóc,lại nói với mọi người rằng: “Con 

tôi hiếu thảo, thông minh, vì sợ tôi đau buồn nên mới bịa ra những chuyện như 

vậy.Trong thiên hạ liệu ở đâu lại có được tình cha con như thế chăng?” 



204 Trích từ Tú hổ hiên thứ tập (繡虎軒次集). (Chú giải của soạn giả) 

205 Tức là năm 1661. 

Rồi không lâu sau,Thạch Trụ lấy một cây thương mài thật sắc, có ai hỏi thì nói: 

“Năm nay mất mùa, nhà tôi lại ở cuối thôn vắng vẻ nên phải chuẩn bị để khi cần 

thì có thể tự vệ.” Một hôm, Thạch Trụ đặt cán thương quay vào tường,quay đầu 

nhọn ra ngoài hướng vào ngực mình rồi bỗng nhiên kêu lớn: “Con đợi ta tự đâm 

là được rồi.”Liền hướng về phía mũi nhọn, lấy hết sức mà lao vào. Mũi thương 

đâm sâu vào ngực đến bảy tám tấc, ghim thấu tận xương. 

Lời bàn 

Dương  gian  có  thể có những người chịu  ơn không báo  đáp,  nhưng âm phủ thì 

không một món nợ nào có thể không đền trả.Người đời chỉ biết món nợ trong 

đời  này  là  nặng,chẳng  biết  rằng  món  nợ  để  qua  đời  sau  lại  càng  nặng  hơn. 

Người đi đòi món nợ trong đời này,chỉ đến trước cửa chứ không dám vào nhà vì 

sợ chủ nhà giận tức, căm ghét. Nhưng người đi đòi món nợ từ đời trước để lại 

thì vào tận trong nhà kẻ trốn nợ, an nhiên nằm đó mà khiến cho cả vợ chồng kẻ 

mắc nợ phải đủ điều trân quý mình, phải chăm lo bú mớm bồng ẵm,cho đến lúc 

lớn khôn thì lập tức phá sạch cả sản nghiệp, ruộng vườn nhà cửa, đến một cây 

kim ngọn cỏ cũng không chừa. Nhớ lại nửa đời khổ công gầy dựng, không khỏi 

như  người  bỏ  vốn  cầu  lãi,  cuối  cùng  lại  uổng  công  làm  thân  trâu  ngựa  cho 

người, chẳng phải thật ngu si mà đáng thương lắm sao? 

Ba lần thác sinh206 

Tỉnh An Huy, huyện Đồng Thành có nhà nho tên Diêu Đông Lãng, sinh được 

một  đứa  con  trai,  lên  mười  tuổi  thì  bệnh  nặng,  sắp  chết.Cha  mẹ  đau  buồn 

thương tiếc, nói với con rằng: “Con quả thật không có duyên làm con chúng ta 

nữa sao?” 

Đứa trẻ bỗng nói giọng người phương bắc, bảo Diêu Đông Lãng rằng: “Trước 

đây tôi là một vị tăng ở Sơn Đông, mang tên ấy họ ấy... Tôi dành dụm tích chứa 

được 30 lượng bạc, có vị sư huynh rình biết được nên xô tôi xuống nước để đoạt 

lấy  tiền.Khi  ấy  tôi  kêu  cứu  với  Bồ  Tát  Quán  Âm,  liền  thấy  ngài  hiện  ra  bảo 

rằng: “Số mạng ngươi đã hết nên mới gặp việc xấu ác này.”Thế là tôi chết chìm. 

Người  dân  ở  đó  báo  sự  việc  lên  quan,  lúc  bấy  giờ  chính  ông  đang  làm  quan 

huyện ở đó.Sư huynh tôi liền lấy ba mươi lượng bạc của tôi mà dâng cho ông, 



206 Trích từ Tú hổ hiên thứ tập (繡虎軒次集). (Chú giải của soạn giả)  

nhân đó sự việc liền bị ém nhẹm. Tôi vì nỗi oan chưa rửa sạch nênthác sinh làm 

em  trai  ông,  tức  là  Diêu  Tung  Thiệu  đã  chết.Khi  ấy  tôi theo  ông  suốt hơn  20 

năm mà chưa đòi được nợ cũ, nên lúc chết rồi lại thác sinh làm con ông.Mười 

năm qua, ông tốn kém với tôi cũng đã hoàn trả gần đủ số bạc30 lượng rồi, tôi 

phải đi  thôi.  Hiện  trong nhà  ông  có một  cây  gậy  mà  tôi  rất  thích,  xin ông  đốt 

tặng tôi,cũng là thêm vào vừa đủ số tiền ngày xưa. Vị sư huynh ngày trước của 

tôi nay cũng vì muốn đòi số tiền đó mà thác sinh làm con gái đầu của ông, nay 

đã gả cho nhà họ Phan ở Lật Dương,hiện có thai sắp sinh nở. Bây giờ sau khi 

chết, tôi sẽ thác sinh vào nhà đó để đòi món nợ sinh mạng.” Đứa trẻ nói xong 

những lời này thì chết. 

Lời bàn 

Chuyện  này  xảy  ra  hồi  trước  tháng  5  năm  Ất  Mão  trong  khoảng  niên  hiệu 

Khang Hy triều Thanh. 207 Cho nên có thể thấy rằng, cha mẹ, anh em, vợ chồng, 

quyến thuộc với nhau, hết thảy đều có quan hệ oan trái theo nhau.Lúc chưa nói 

rõ sự việc ra thì nhìn thấy trước mắt đều là những người ruột thịt thân thích, nếu 

được người sáng suốt thấu rõ chỉ ra cho biết sự thật, hẳn sẽ thấy chung quanh 

mình  đều  toàn  là  những  kẻ  theo  đòi  nợ  cũ.Thế  nhưng  người  đời  lại  muốn  vì 

những kẻ theo đòi nợ đó mà tích lũy tiền tài, kết thêm thù oán, thật không thể 

hiểu nổi ấy là tâm địa gì? 

Nhận khách làm con208 

Tại  vùng  Hải  Vệ  thuộc  trấn  Thái  Thương  ở  Côn  Sơn  có  người  tên  Khương 

Quân Bật, mở một cửa hàng bán gạo.Có người khách tên Mã Thuần Khê mang 

hơn trăm lượng  bạc  ký  gửi  vào để  chia  lãi. Trong  2 năm đầu tiên,  việc bán  ra 

thu vào đều trôi chảy không phát sinh vấn đề gì. Đến năm thứ ba thì Quân Bật 

nói dối là gạo bán thiếu không đòi được nợ nên lỗ lã, rõ ràng có ý lừa gạt không 

trả  lại  số  tiền  họ  Mã  đã  ký  gửi.Mã  Thuần  Khê  buồn  bực  uất  ức  đến  nỗi  sinh 

bệnh, một thời gian sau thì qua đời. 

Khương  Quân  Bật  vào  lúc  ấy  chưa  có  con.Không  bao  lâu,  vợ  Quân  Bật  có 

thai.Đến  khi  gần  sinh  nở,  có  người  láng  giềng  bỗng  thấy  Mã  Thuần  Khê  đến 



207 Tức là năm 1675. 

208 Chuyện này do người láng giềng của Khương Quân Bật trực tiếp kể lại. (Chú giải của soạn giả) 

nhà Khương Quân Bật, sau hỏi ra mới mới biết Thuần Khê đã chết.Chỉ lát sau 

đã thấy bà mụ đỡ từ cửa phòng bước ra vui mừng nói: “Sinh được con trai rồi!” 

Lời bàn 

Chuyện này xảy ra từ những năm trước niên hiệu Khang Hy. 209 

Không ganh tỵ với người có tài năng kỹ xảo 

Giảng rộng 

Tài sản là thứ có thể cướp đoạt, nên mới có người dùng mưu mô để cướp đoạt, 

nhưng đối với tài năng kỹ xảo của người khác thì không thể dùng mưu mô mà 

cướp lấy được, chỉ có thể sinh lòng ganh ghét, tỵ hiềm mà thôi. Ngẫm kỹ lại thì 

ganh ghét người có tài năngnào được lợi ích gì cho mình đâu?Chỉ tự mình làm 

tăng thêm phiền não mà thôi. 

Tài năng kỹ xảo có thể phân ra làm hai loại.Một loại mang lại lợi ích cho cuộc 

đời và một loại chẳng ích gì cho đời cả. Đối với những tài năng kỹ xảo mang lại 

lợi ích cho đời, nên kính phục mà học làm theo.Đối với những tài năng kỹ xảo 

chẳng  ích  gì  cho  đời,  ta  nên  khởi  tâm  thương  xót  mà  khuyên  răn.  Cho  nên 

không chỉ là không nên ganh tỵ, mà thật ra là chẳng có trường hợp nào để dùng 

đến sự ganh tỵ cả. 

Mười đứa con khuyết tật210 

Triều Tống có quan đại phu Tưởng Viện, sinh được 10 đứa con. Đứa thứ nhất 

gù lưng, đứa thứ hai chân thọt, đứa thứ ba thân hình co quắp, đứa thứ tư què cả 

hai chân, đứa thứ năm điên loạn, đứa thứ sáu si độn, đứa thứ bảy tai điếc, đứa 

thứ tám mắt mù, đứa thứ chín câm không nói được, đứa thứ mười chết trong lao 

ngục. 

Công Minh Tử Cao thấy vậy hỏi rằng: “Đại phu đã từng làm những gì mà chiêu 

cảm tai họa đến mức này?”Tưởng Viện đáp: “Tôi cả đời chẳng làm điều gì xấu 

ác, chỉ hay ganh tỵ.Thấy người tài ba hơn thì tôi ghét, được người nịnh hót thì 

tôi vui, nghe điều tốt lành của người khác thì sinh nghi ngờ, nghe điều xấu ác 



209 Tức là trước năm 1662. 

210 Trích từ sách Thiên thiện lục (遷善錄). (Chú giải của soạn giả) 

của người khác thì tin ngay, thấy người khác có được điều gì thì buồn bực như 

mình bị mất, thấy người khác bị mất cái gì thì vui nhưmình được vậy.” 

Tử Cao than rằng: “Đại phu mà còn giữ mãi tâm tánh như thế, sợ rằng phải chịu 

đến đại họa tuyệt diệt cả dòng họchứ không chỉ như thế này thôi đâu!” 

Tưởng  Viện  nghe  như  thế  hoảng  hốt  lo  sợ.  Tử  Cao  liền  nói:  “Trời  tuy  cao 

nhưng xét việc rất gần, nếu có thể bỏ điều xấu trước đây mà từ nay sửa đổi thì 

sẽ chuyển hoạ thành phước, kết quả đến không lâu.” 

Tưởng Viện từ đó tu tâm sửa tánh, thay đổi hoàn toàn ngược hẳn với những tâm 

niệm nhỏ  nhen  trước  đây.  Chẳng  mấy  năm sau,  những  khuyết  tật của các  con 

dần dần được khỏi. 

Lời bàn 

Một lời của Thạch Kỳ,quẻ bói hóa thành tốt đẹp, 211 ba câu của Tống Cảnh,điềm 

dữ  hỏa  tinh  lánh  xa. 212Đây  chính  sự  minh  chứng  cho  ảnh  hưởng  tác  động  mà 

sách Thượng thư gọi là: “Thuận đạo lý ắt hưởng quả lành, nghịch đạo lý ắt gặp 

tai ương.” 

Những kẻ học Nho mà sai lầm cố chấp lại ra sức hủy báng thuyết nhân quả,ấy là 

muốn đem  cái tâm  nguyện khó  nhọc  khuyến hóa người  đời của các bậc  thánh 

hiền mà quy cả về chỗ mặc nhiên không bàn đến, ai ai cũng hài lòng như thế mà 



211 Theo sách Lễ ký, thiên Đàn cung, vào đời Xuân Thu chiến quốc, quan đại phu nước Vệ là Thạch Đài Trọng chết mà không 

có con trai dòng đích. Sáu người con dòng thứ nhờ người bốc quẻ để quyết định ai là người chính thức nối chức đại phu của 

cha. Người bốc quẻ khuyên rằng: “Nên tắm gội sạch sẽ đeo ngọc vào sẽ bói được quẻ tốt.” Có 5 người nghe lời ấy đều tắm 

gội rồi  đeo ngọc  trước khi bói quẻ, chỉ  riêng  Thạch  Kỳ nói rằng: “Có ai lại đang để tang cha mà đeo ngọc trang sức được 

sao?” Nói rồi quyết không đeo ngọc. Kết quả chính Thạch Kỳ lại bói được quẻ tốt nhất. Người nước Vệ đều cho rằng việc 

bói mu rùa quả nhiên chọn được người hiền. 

212 Vào thời Xuân Thu chiến quốc, có một năm ở địa phận nước Tống xuất hiện hỏa tinh trên trời, báo hiệu điềm xấu cho đất 

nước. Tống Cảnh công lo buồn lắm. Quan coi việc thiên văn là Tử Vi tâu lên rằng: “Tôi có thể làm cho tai họa này hướng 

đến một mình quan Thừa tướng.” Cảnh công nói: “Thừa tướng là đại thần tâm phúc, như tay chân của ta, sao có thể làm như 

vậy được?” Tử Vi lại nói: “Vậy tôi có thể chuyển tai họa đến cho dân thường.” Cảnh công nói: “Chỗ dựa của bậc quân chủ 

chính là dân thường. Sao có thể làm như thế được?” Tử Vi lại nói: “Vậy tôi có thể chuyển đổi tai họa này thành nạn mất mùa 

trong năm nay.” Cảnh công nói: “Mùa màng nếu thất bát, nhân dân cùng khổ, ta còn dựa vào đâu để làm bậc quân vương? 

Không thể làm như thế được.” Tử Vi liền chúc mừng, nói rằng: “Trời tuy cao nhưng có thể lắng nghe hết thảy những lời nói 

trong nhân gian. Nay bệ hạ có thể nói ra được ba câu nhân từ thương xót dân lành, nhất định hỏa tinh rồi sẽ ra khỏi địa phận 

nước Tống.” 


tự cho là đúng. Đâu biết rằng chính bọn nhà Nho như thế chẳng bao giờ có thể 

vào được đạo lớn của vua Nghiêu vua Thuấn. 

Không tư tình tà niệm với vợ người 

Giảng rộng 

Người đời thường chẳng yêu ai hơn yêu vợ mình, mà cũng chẳng căm ghét ai 

hơn ghét kẻ dan díu với vợ mình.Tự thân mình cũng chẳng yêu ai hơn vợ, cũng 

chẳng căm ghét ai hơn kẻ dan díu với vợ mình.Chỉ một câu: “Điều mình không 

muốn  thì  đừng  làm  cho  người  khác” 213 có  thể  ghi  nhớ  làm  theo  suốt  đời.  Đặt 

mình vào vị trí của người để quán xét thì tự nhiên sẽ có sự tỉnh giác mạnh mẽ. 

Dâm dục  là  cửa ngỏ của mọi  điều ác. Xưa nay những  bậc  anh tài  hào  kiệt  do 

tham dâm mà phạm vào tội lỗi, trái nghịch phép vua, đánh mất tính mạng, tuyệt 

diệt dòng họ... thật nhiều không kể xiết. Người đời ai cũng có thể thấy ra cái hại 

của sự  dâm  dục,  nhưng  lại  không  kiềm  chế  vượt  qua được,  đều do  lửa  ái dục 

nung đốt quá mạnh trong lòng. Đang lúc lửa dục bốc cao, ví như có người lấy 

đạo đức chính nghĩa mà nêu khuôn phép, lấy việc quỷ thần thường ở bên cạnh 

dò  xét  mà  răn  nhắc  cho  kinh sợ,  lấy  chuyện  nhân  quả  báo  ứng  rõ  ràng  mà đe 

dọa,  kẻ  tham  dâm  cũng  phớt  lờ  đi  tất  cả,  chỉ  thấy  sự  khoái  lạc  trước  mắt  mà 

thôi, không cần biết đến những khổ đau cay đắng của ngày sau. 

Khi còn tuổi trẻ, tôi cũng từng phạm vào căn bệnh ấy, nay vẫn thường đớn đau 

tự  trách,  nên  viết  ra  tập  sách  “Dục  hải  hồi  cuồng”  (欲海回狂)  để  khuyên  răn 

nhắc nhở người đời,  trong đó phần lớn  trích dẫn từ Kinh điển, chỉ nhấn mạnh 

vào hai chữ “bất tịnh” làm điều cốt yếu. Chỉ cần quán sát phân tích thật kỹ hai 

căn của người nam và người nữ, ắt sẽ thấy ngay là vô cùng ô uế, bất tịnh, từ đó 

có thể dứt sạch nguồn gốc ái dục, đoạn trừ dòng giống ma dâm, cho dù có người 

đẹp như Tây Thi đứng ngay trước mặt cũng nhìn thấy chỉ như con khỉ ghẻ lở mà 

thôi, làm sao có thể sinh tâm luyến ái? 



213 Khổng tử nói: “Kỷ sở bất dục, vật thi ư nhân.” (Điều mình không muốn thì đừng làm cho người khác.) 

Sách  Cảm  ứng  thiên  (感應篇)  nói  rằng:  “Vì  thấy  sắc  đẹp  của  người  kia  nên 

khởi tâm tham ái, muốn chiếm hữu.” Thế nên khi nhìn thấy hình sắc ấy mà đã 

cho là xinh đẹp, ắt phần nhiều phải khởi tâm tham muốn chiếm hữu cho riêng 

mình. Nếu có thể quán xét thấy rõ hình sắc ấy là bất tịnh, là xấu xa ô uế, ắt tâm 

dâm dục tự nhiên không thể khởi sinh, làm sao có sự tham muốn? 

Trưng dẫn sự tích 

Mỹ nữ không có gì đẹp214 

Vào  thời đức  Phật còn tại  thế, có một người bà-la-môn sinh được  đứa con  gái 

đoan trang xinh đẹp vô cùng.Ông ta lấy  làm tự hào, nên treo một bảng cáo thị 

trước  nhà  nói  rằng,  nếu  ai  có  thể  chỉ  ra  được  chỗ  xấu  của  con  gái  ông  thì  sẽ 

được thưởng bằng vàng. Trong vòng 90 ngày, không thấy có ai đến chỉ trích cả. 

Bấy giờ, người bà-la-môn kia liền dẫn đứa con gái đến chỗ đức Phật.Đức Phật 

liền chê rằng: “Cô gái này quá xấu,chẳng có gì đẹp.”Ngài A-nan bạch Phật: “Cô 

gái đẹp thế này,vì sao Phật nói là quá xấu?” 

Đức Phật liền dạy: “Mắt không bị huyễn hoặc bởi hình sắc giả tạm,ấy gọi là mắt 

đẹp;tai không nghe những tiếng tà mị xấu ác,ấy gọi là tai đẹp; lưỡi không tham 

muốn  vị  ngon, ấy  gọi  là  lưỡi đẹp;  thân  không  ưa  thích  những  thứ  lụa  là  mềm 

mại, ấy  gọi  là  thân  đẹp;  tay  không  trộm  cắp  tài sản  người  khác,  ấy  gọi  là  tay 

đẹp. Cô gái này hiệnnay mắt thì đam mê hình sắc, tai thích nghe tiếng thị phi, 

mũi tham  muốn hương thơm, thân ưa thích  lụa  là, tay  muốn lấy tài sản người 

khác, chỉ sơ lược kể ra như vậyđã thấy không có gì là đẹp cả.” 

Lời bàn 

Ý  nghĩa  trong  chuyện  này  chính  là  quý  trọng  đạo  đức  mà  xem  thường  sắc 

đẹp.Quý trọng đạo đức ắt sẽ như hậu phi Khương Nguyên, 215xem trọng sắc đẹp 



214 Trích  từ  kinh  Tạp  thí  dụ  (雜譬喻經).  (Chú  giải  của  soạn  giả)  Kinh  Tạp  thí  dụ  (雜譬喻經)  hiện  có  3  bản  dịch  trong  Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh, bản thứ nhất được xếp vào tập 4, kinh số 204, có 1 quyển, do ngài Chi Lâu Ca Sấm dịch vào đời 

Hậu Hán, bản thứ hai được xếp vào tập 4, kinh số 205, có 2 quyển, mất tên người dịch, bản thứ ba được xếp vào tập 4, kinh 

số 207, 1 quyển, do ngài Đạo Lược soạn tập. Tuy nhiên, câu chuyện này thật ra là trích lại từ sách Pháp uyển châu lâm (法苑

珠林), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 53, kinh số 2122, tổng cộng có 100 quyển, do ngài Đạo Thế 

soạn vào đời Đường. Đoạn trích này nằm trong quyển 75, bắt đầu từ dòng thứ 22, trang 848, tờ b, với câu mở đầu là “又雜譬

喻經云” (Hựu  Tạp thí  dụ kinh vân  -  Kinh Tạp  thí dụ lại có nói rằng).  An Sỹ toàn thư đã dẫn  chú căn cứ  vào câu này  chứ 

không phải trích từ chính văn kinh. 

ắt sẽ như Đát Kỷ, Bao Tự. 216Chính sự phân biệt giữa tà mị với đoan chínhsẽ lập 

tức quyết định sự hưng vong của đất nước, sự thiện ác của mỗi người. 

Con người như cái túi da217 

Xưa,  ở  nước  Câu-thiểm-di218có  người  tên  là  Ma-nhân-đề,  sinh  được  một  đứa 

con  gái  đoan  trang  xinh  đẹp,  liền  đưa  đến  chỗ  đức  Phật,  tự  nguyện  cho  con 

mình theo Phật nâng khăn sửa túi. 219 Đức Phật liền hỏi: “Ông cho rằng con gái 

ông thật xinh đẹp lắm sao?” Ma-nhân-đề đáp: “Đúng vậy, con tôi thật rất đẹp, 

nhìn kỹ từ đầu xuống chân không có chỗ nào là không đẹp cả.” 

Đức  Phật  dạy:  “Thật  sai  lầm  thay  cái nhìn  bằng  mắt thịt.  Nay  ta nhìn  con  gái 

ông từ đầu xuống chân, chẳng thấy có chỗ nào đẹp cả. Ông nhìn thấy trên đầu là 

tóc, nhưng  tóc ấy cùng  loại  với lông,  cũng  không khác gì  lông nơi đuôi ngựa. 

Bên dưới tóc là hộp sọ, nhưng sọ ấy tức là xương, nếu so với xương trong đầu 

lợn đã giết mổ ra, thật cũng không khác. Trong sọ là não, hình dạng nhão nhoẹt 

chẳng khác chất bùn, nhưng lại có mùi hôi tanh khó ngửi, như đổ tràn trên đất 

thì  ai  ai  cũng  ghê  sợ  không  dám  giẫm  đạp  lên.  Cặp  mắt  đó  lại  giống  như  hố 



215 Khương Nguyên là hậu phi của vua Đế Khốc thời cổ đại Trung Hoa, được cho là rất đoan trang, hiền thục, nhân từ. 

216 Đát Kỷ là ái phi của Trụ vương, Bao Tự là ái phi của U vương nhà Chu. Cả 2 người đều là nguyên nhân dẫn đến họa mất 

nước. 

217 Trích từ kinh Xuất diệu (出曜经). (Chú giải của soạn giả) Kinh Xuất diệu (出曜經) được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng 

kinh thuộc tập 4, kinh số 212, tổng cộng 30 quyển, do ngài Trúc Phật Niệm dịch từ Phạn văn sang Hán văn vào đời Dao Tần. 

Tuy nhiên, câu chuyện này thật ra được An Sỹ toàn thư trích lại từ sách Pháp uyển châu lâm (sách đã dẫn trên), quyển 21, 

bắt đầu từ dòng thứ 19, trang 444, tờ a. Phần trích này có đoạn mở đầu trước đó ghi là: 如出曜經云(Như Xuất diệu kinh vân 

– Như trong kinh Xuất diệu có nói rằng). An Sỹ toàn thư đã dẫn chú căn cứ vào câu này chứ không phải trích từ chính văn 

kinh. 

218 Câu-thiểm-di là tên phiên âm từ Phạn ngữ Kauśāmbī, là một quốc gia thời cổ đại thuộc miền trung Ấn Độ, vị trí ngày nay 

nằm về phía tây bắc của thành phố Allahabad, cách khoảng hơn 40 dặm. 

219 Đoạn trích này lược bỏ  kinh văn khá nhiều nên thành hơi khó hiểu. Theo kinh văn thì ông Ma-nhân-đề thấy con gái  mình 

xinh đẹp không ai bằng nên rất tự hào, đặt tên là Vô Tỉ (nghĩa là không ai sánh bằng). Có vị quốc vương nước lân cận sang 

cầu hôn, ông từ chối và nói rằng: “Phải là người có hình dung tướng mạo xinh đẹp tương đương với con ta thì ta mới gả.” 

Khi đức Phật hoằng hóa ngang qua nước Câu-thiểm-di, Ma-nhân-đề  vừa được thấy Phật tướng hảo quang minh thì hết sức 

vui mừng, nghĩ rằng: “Người này chính thật xứng đáng làm chồng con ta.” Liền về bảo vợ chuẩn bị trang điểm cho con gái 

để đưa đến gặp Phật. Khi hai người cùng đưa con đến chỗ Phật đang thuyết pháp, người vợ nhìn thấy đức Phật liền nói với 

chồng: “Vị này là bậc phi phàm, ắt không có tâm dâm dục, chúng ta không nên nói ra chuyện này  mà tự chuốc lấy sự xấu 

hổ.” Nói rồi lại đem nhiều lý lẽ giải thích cho chồng,  nhưng người chồng không nghe,  nói: “Đó không phải việc bà có  thể 

biết được. Nếu bà không thích chuyện này, có thể tự quay về, một mình tôi sẽ đưa con đến gặp Phật.” Rồi ông nhất định đưa 

con đến trước Phật, thưa rằng: “Đại nhân, ngài đi giáo hóa khắp nơi mệt nhọc, không người chăm sóc. Nay tôi nguyện dâng 

đứa con gái này theo nâng khăn sửa túi cho ngài.” 

nước, thường chảy ra nước mắt. Trong mũi đầy nước mũi, trong miệng là đờm 

dãi... Bên trong gan thận phèo phổi hết thảy đều tanh hôi. Trong ruột già, bàng 

quang thì chứa đầy phẩn dơ, nước tiểu. Chân tay chẳng qua là những đốt xương, 

gân tủy bọc trong lớp da, phải dựa vào hơi thở vào ra mà cử động, khác nào như 

người  máy  bằng  gỗ,  cử  động  được  là  nhờ  máy  móc  bên  trong,  nếu  máy  móc 

ngừng hoạt động ắt toàn thân đều tan rã, từng chi tiết bị tháo rời, chân tay vất ra 

bừa bãi... Con người mà ta nhìn thấy bất quá cũng chỉ là như vậy, có chỗ nào là 

đẹp?” 

Lời bàn 

Dơ nhớp thay thân xác thịt này! Bên trong xác thịt lại là nơi tụ tập các loại trùng 

cực nhỏ. Trong kinh dạy rằng: “Con người từ sau khi ra khỏi bào thai, thân thể 

tự  nhiên  sinh  ra  các  loại  trùngcực  nhỏ,  vì quá  nhỏ  nên  mắt  thường  không  thể 

nhìn  thấy  được.Tất  cả  có  80  chủng  loại.  Trong  số  đó,  mắt  thường  chỉ  có  thể 

nhìn thấy được duy nhất loài ký sinh trong ruột mà thôi.Khi con người ăn uống, 

thức ăn vừa vào miệng thì những loài ký sinh này rất vui mừng, nằm trong ruột 

mà chờ. Thức ăn tiêu hóa rồi, nước tiểu đi vào bàng quang, cặn bã đi vào ruột 

già, những sự dơ nhớp khó có thể nói hết.” 

Than ôi, đường đường một đấng nam nhi, nay lại khởi lòng ham muốn cái chỗ 

dơ nhớp khó nói hết như thế, lại dốc lòng dốc ý để mong cầu, sinh ra đủ cách 

luyến lưu, thật không thể nói được như thế là tâm địa gì? 

Kinh  Đại  bảo  tích220dạy  rằng:  “Bồ  Tát  quán  sát  thấy  chúng  sinh  say  mê  ham 

thích  chuyện  dâm  dục,  liền  khởi  lên  ý  nghĩ  rằng:  ‘Những  chúng  sinh  ấy  đều 

từng có thời gian nằm trong thai mẹ, rồi chui qua nữ căn mà sinh ra, sao không 

biết xấu hổ lại còn cùng nhau làm những việc như thế?’” 

Than ôi! Kẻ buông thả không nghĩ đến còn có thể làm được, người suy xét cặn 

kẽ ắt phải thấy quả thật đáng xấu hổ lắm thay! 



220 Đại Bảo Tích Kinh (大寶積經), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 11, kinh số 310, tổng cộng có 120 

quyển, do ngài Bồ-đề-lưu-chí dịch từ Phạn văn sang Hán văn vào đời Đường. Đoạn trích này bắt đầu từ dòng thứ 22, trang 

236, tờ b, quyển 41. 

Nam căn dơ nhớp221 

Trong kinh dạy rằng,toàn thân người nam có 404 đường mạch liên quan đến sự 

dâm dục, tất cả đều xuất phát từ mắt rồi phân tán xuống ruột, cho đến vị trí phía 

dưới sinh tạng, phía trên thục tạng, cùng với các mạch của phổi, tì, thận... nằm ở 

hai bên, thảy đều chứa đầy chất mủ màu xanh như tinh dịch của loài heo rừng, 

nhưng  hôi  thối  không  thể  nói  hết.  Các  đường  mạch  ấy  chạy  xuống  đến  chỗ 

dương vật thì chia làm ba nhánh như đường gân trên tàu lá chuối, cộng cả thảy 

có  1.200  đường  mạch  nhỏ,  trong  mỗi  một  đường  mạch  ấy  đều  sinh  ra  những 

phong trùng nhỏ li ti, hình dạng như sợi lông. Bên trong những phong trùng li ti 

này222 lại sinh ra các cân sắc trùng, số lượng nhiều đến 78.000, vây quanh thành 

vòng tròn. 

Khi mắt người nam vừa nhìn thấy hình sắc gợi dục, tâm tham dục khởi lên. Tâm 

dục  vừa  khởi  lên,  404  đường  mạch  nói  trên  đều  nhất  thời  bị  khích  động,  80 

nhóm trùng đều đồng thời há miệng, 223 chảy nước mắt ra. Nước mắt của chúng 

màu xanh trắng, hóa thành tinh dịch theo nam căn mà tiết ra ngoài. 

Lời bàn 

Phật dạy vua Ưu-điền:224“Ở đời có những kẻ đam mê nữ sắc, thường mơ tưởng 

sắc đẹp phụ nữ,do đó mà bị tham dục sai khiến, giống như tôi tớ luôn sợ sệt chủ 



221 Trích từ Thiền bí yếu kinh (禪祕要經). (Chú giải của soạn giả) Tên kinh đầy đủ là Thiền bí yếu pháp kinh (禪祕要法經), 

được đưa  vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 15, kinh số 613, tổng cộng có 3 quyển, do nhóm của ngài Cưu-ma-

la-thập dịch từ Phạn văn sang Hán văn vào đời Diêu Tần. Tuy nhiên, câu chuyện này thật ra được An Sỹ toàn thư trích lại từ 

sách Pháp uyển châu lâm (sách đã dẫn trên), quyển 67, bắt đầu từ dòng thứ 14, trang 793, tờ b. Phần trích này có đoạn mở 

đầu ghi là: 如禪祕要經云(Như Thiền  bí yếu kinh vân – Như  trong  kinh Thiền  bí yếu  có nói rằng). An Sỹ  toàn thư đã dẫn 

chú căn cứ vào câu này chứ không phải trích từ chính văn kinh, do đó mà ngay cả tên kinh cũng không đầy đủ. 

222 An Sỹ toàn thư  chép đoạn này là:  風蟲之外，有筋色蟲 (phong trùng chi ngoại hữu cân sắc trùng – bên ngoài các phong 

trùng có những cân sắc trùng), nhưng tham khảo đoạn này trong Pháp uyển châu lâm chép là: 諸蟲中生筋色蟲 (chư trùng 

trung sinh cân sắc trùng – bên trong các (phong) trùng sinh ra những cân sắc trùng). Chúng tôi căn cứ Pháp uyển châu lâm là 

văn bản được trích dẫn để chỉnh sửa lại khi Việt dịch. 

223 An Sỹ toàn thư chép là 八萬戶蟲一時張口 (bát vạn hộ trùng nhất thời trương khẩu– tám vạn nhóm trùng đều đồng thời há 

miệng). Tất cả các bản thuộc Càn Long tạng, Vình Lạc bắc tạng... đều chép tương tự, nhưng bản thuộc Đại Chánh tạng chép 

là: 八十戶蟲一時張口 (bát thập hộ trùng nhất thời trương khẩu– tám mươi nhóm trùng đều đồng thời há miệng). Xét thấy 

chỉnh sửa này hợp lý hơn nên chúng tôi đã chỉnh sửa theo đó khi Việt dịch. 

224 Phần này được trích tiếp từ Pháp uyển châu lâm (sách đã dẫn trên), thuộc quyển 21, bắt đầu từ dòng thứ 27, trang 444, tờ c. 

Câu chuyện ông Ma-nhân-đề ở trên được tiếp nối khi ông này mang cô con gái Vô Tỷ gả cho vua nước Câu-thiểm-di là Ưu-

điền. Vua mừng lắm, hết sức cưng chiều. Dần dần, cô này khởi tâm ghen ghét với hoàng hậu, liền gièm pha xúi giục vua sai 

người dùng cung tên bắn  vào hoàng hậu. Hoàng hậu vốn đã quy y học đạo  với đức Phật, chứng đắc thánh quả Tu-đà-hoàn 

nhân. Những người ấy vì ham muốn nữ sắc nên không thấy được sự ô uế từ nơi 

chín lỗ trên thân người, 225chỉ luôn chú tâm vào sự dâm dục,ưa mến đờm dãi dơ 

nhớp, thích thú cùng máu mủ hôi tanh, xem chúng quý báu như châu ngọc, ngọt 

ngào nhưđường mật, nên gọi đó là những kẻ nô lệ của dâm dục.” 

Nữ căn dơ nhớp226 

Trong  kinh  cũng  có  dạy  rằng:  “Nếu  chúng  sanh  nào  do  lửa  dục  bùng  phátmà 

đêm ngày tơ tưởng chuyện dâm dục,phải biết đó là tình huống cực kỳ nguy cấp, 

cần  phải  gấp  rút  đối  trị  tâm  tham  dục  ấy.Phương  pháp  đối  trị  làáp  dụng  việc 

quán xét tử  cung227 của  người nữ.  Tử  cung  nằm phía dưới sinh tạng, phía  trên 

thục  tạng,  có  99  lớp  màng  cực mỏng  như bào  thai  con  lợn  chết,  bên  trong  lại 

chứa đầy chất nước hôi  hám, có hình như ruột ngựa, phía  trên  cong tròn,  phía 

dưới hơi nhọn lại như hình quả lê, gắn vào âm đạo, bên trong có đến 1.900 nếp 

nhỏ li  ti,  giống như những đường chỉ nhỏ trên tàu  lá chuối, có 80 nhóm trùng 

vây  quanh. 228 Mỗi  khi con người uống nước  vào, phân tán  ra  khắp 404 đường 

mạch, các nhóm trùng này được ăn vào liền nôn ra chất mủ hôi hám có màu như 

máu. Lại có giống trùng cực nhỏ thường thích thú dạo chơi bên trong tử cung, 

sinh sản tích tụ trong một tháng thì không còn đủ chỗ dung chứa, nên có chu kỳ 

kinh nguyệt để thải chúng ra.” 

Lời bàn 

Những người tà dâm thường ưa thích ngắm nhìn sắc đẹp phụ nữ. Tôi thật tiếc 

cho những người ấy không có được cái nhìn cho rõ ràng, chính xác. Nếu như có 



nên không hề khởi tâm sân hận, an nhiên chờ bắn. Nào ngờ bao nhiêu mũi tên bắn ra đều bay quanh bà 3 vòng rồi trở về rơi 

trước mặt vua. Vua Ưu-điền kinh sợ, biết mình có lỗi, liền thân hành đến chỗ đức Phật cầu xin sám hối. Nhân đó, đức Phật 

mới thuyết dạy cho vua Ưu-điền những lời trong đoạn này. 

225 Chín lỗ trên thân người, bao gồm 2 lỗ mắt, 2 lỗ mũi, 2 lỗ tai, 1 lỗ miệng và 2 lỗ đại, tiểu tiện. 

226 Trích từ kinh Thiền bí yếu (禪秘要經). (Chú giải của soạn giả) Thật ra là cùng nguồn trích dẫn như câu chuyện trên, tức là 

lấy từ Pháp uyển châu lâm, thuộc quyển 67. Phần này bắt đầu từ dòng thứ 17, trang 793, tờ b. 

227 Nguyên bản dùng tử tạng (子髒), là tên khác của tử cung (子宫), chỉ một bộ phận thuộc cơ quan sinh dục nữ, nằm giữa bàng 

quang và trực tràng có hình quả lê dốc ngược.Phần trên lồi to gọi là đáy tử cung, phần dưới nhỏ dài gọi là cổ tử cung. Cổ tử 

cung thò vào âm đạo, còn đáy tử cung được kết nối với một hoặc cả hai ống dẫn trứng. 

228 Tương tự như một phần trên, ở đây những bản kinh thuộc các đời Tống, Nguyên, Minh đều khắc là 八萬– bát vạn, nhưng Đại 

Chánh tạng chép là: 八十 - bát thập. Xét thấy chỉnh sửa này hợp lý hơn nên chúng tôi đã chỉnh sửa theo đó khi Việt dịch. 

thể  nhìn  thật  rõ  ràng,  chính xác,  tất  nhiên  sẽ  thấy  được  tận  cùng sự  ô  uế  nhơ 

nhớp, ắt không còn khởi tâm ham muốn nhìn ngắm nữa. 

Trưng dẫn kinh điển để sách tấn tu tập229 

Đức  Phật  bảo  ngài  Xá-lợi-phất:230“Nếu  như  có  người  trong  bốn  chúng  đệ  tử 

Phật, 231mặc áo hổ thẹn, uống thuốc hổ thẹn, cầu được giải thoát thì nên theo học 

pháp môn này, cũng nhưđược uống vào chất nước cam lộ mầu nhiệm. 

“Trước hết hãy quán tưởng rằng, hết thảy các loài trùng sống ở vùng phía trước 

tử  cung  cho  đến  bên  trong  nữ  căn,  cũng  như  trong  khắp  thân  thể  người  nam, 

trong  lúc  giao  hợp  đều  há  miệngvểnh  tai,  trợn  mắt  nôn  ra  chất  mủ  tanh  hôi. 

Trong lúc quán tưởng, luôn giữ hơi thở điều hòa an tĩnh, tỉnh giác theo dõi hơi 

thở ra vào, chú tâm quán chiếu mỗi mỗi hình ảnh đều rõ rệt, sáng tỏ như nhìn 

vào những đường chỉ trong lòng bàn tay. Cho đến lúc dù nhắm mắt hay mở mắt 

cũng đều có thể nhìn thấy rõ ràng tất cả thì xem như phép quán này được thành 

tựu, lửa dục tự nhiên dứt hẳn. Khi ấy cho dù có chư thiên, thiên nữ hiện ra trước 

mắt cũng chỉ nhìn thấy như người cùi hủi. Đối với thân thể của chính mình hay 

của  người  khác,  cho  đến  của  tất  cả  chúng  sinh  trong  khắp  cõi  Dục  giới  này, 

cũng đều quán thấy như vậy. 

“Nếu người nào đã uống được loại thuốc ‘quán tưởng’này, đó chính là bậc đại 

trượng phu, là thầy dạy khắp hai cõi trời người, không còn bị dòng sông ân ái 

cuốn trôi phiêu dạt. Nên biết rằng những người như thế, tuy trong lúc còn chưa 

vượt  ra  khỏi  vòng  sinh  tử  luân  hồinhưng  thân  thể đã thơm tho  tinh  khiết  như 



229 Cũng trích từ kinh Thiền bí yếu (禪秘要經). (Chú giải của soạn giả) Thật ra là cùng nguồn trích dẫn như trên, tức là lấy từ 

Pháp uyển châu lâm, thuộc quyển 67. Phần này bắt đầu từ dòng thứ 15, trang 793, tờ c. 

230 An Sỹ toàn thư chép là: 佛告阿難(Phật cáo A-nan - Đức Phật bảo ngài A-nan), nhưng sách Pháp uyển châu lâm, ở phần này 

chép là 佛告舍利弗 (Phật cáo Xá-lợi-phất – Đức Phật bảo ngài Xá-lợi-phất. Chúng tôi theo Pháp uyển châu lâm là văn bản 

được trích dẫn để chỉnh sửa lại. 

231 Bốn chúng đệ tử Phật (Tứ chúng): chỉ chung tất cả đệ tử Phật, bao gồm 2 chúng xuất gia là tỳ-kheo và tỳ-kheo ni, 2 chúng tại 

gia là ưu-bà-tắc (cư sĩ nam) và ưu-bà-di (cư-sĩ nữ). 

hoa ưu-bát-la, là bậc hương tượng232 mạnh mẽ trong cõi người, cho dù lực sĩcủa 

Long vương hay vị trời Đại Tự Tại đều không bằng được.” 

Lời bàn 

Sau khi thành tựu phép quán tưởng này, lại tiếp tục áp dụng thêm 9 điều quán 

tưởng nữa thì tâm dâm dục sẽ tự nhiên nguội lạnh tiêu tan.Nội dung 9 điều quán 

tưởng bao gồm như sau: 

1.  Quán  tưởng  hình  ảnh  thân  thể  người  mới  chết,  hình  dung  chỉ  thấy  toàn 

thân buông xuôi nằm ngửa, khí lạnh thấu xương. 

2.Quán  tưởng  hình  ảnh  máu bầm, hình  dung  chỉ  thấy  bên  dưới  da thịt  toàn 

thân đều dần dần biến thành chất máu bầm màu xanh đen. 

3. Quán tưởng hình ảnh máu mủ tanh hôi, hình dung chỉ thấy toàn bộ lục phủ 

ngũ tạng đều tiêu nát, hóa thành chất máu mủ kinh tởm. 

4.  Quán  tưởng hình  ảnh  rỉ  máu, hình  dung chỉ thấy  từ mắt,  tai,  mũi,  miệng 

trên thân thể đều nhất thời chảy ra máu đỏ hết sức tanh hôi. 

5.  Quán  tưởng  hình  ảnh  các  loài  trùng  trong  thân  thể,  hình  dung  chỉ  thấy 

trong toàn thân nơi nào cũng có các loài trùng chui rúc, hôi thối không thể 

nói hết. 

6. Quán tưởng gân cốt, hình dung chỉ thấy da thịt trong thân thể tự nhiên tiêu 

tán hết, chỉ còn trơ lại những dây gân ràng rịt quanh bộ xương. 

7. Quán tưởng xương cốt rã rời, hình dung chỉ thấy tất cả dây gân ràng rịt lại 

tiếp tục tiêu tán mất, chỉ còn lại bộ xương, dần dần rệu rã tách rời, nằm la 

liệt trên mặt đất. 

8. Quán tưởng thân thể bị thiêu đốt, hình dung chỉ thấy toàn thân đều bị lửa 

dữ thiêu đốt, dần dần biến dạng thật đáng sợ rồi tiêu tan hết. 



232 Hương tượng: chỉ con voi đực đang thời kỳ sung sức nhất, có sức mạnh gấp 10 lần những con voi bình thường. Ở đây hàm ý 

người dập tắt được lửa dục chính là tự thắng được chính mình, có thể xem là người mạnh mẽ nhất, nên câu tiếp theo lại so 

sánh với lực sỹ của Long vương hay vị trời Đại Tự Tại, đều là những vị có sức dũng mãnh vô cùng. 

9.  Quán  tưởng  xương  khô,  hình  dung  chỉ  thấy  thân  thể  chết  rồi,  nắng  mưa 

dầu dãi còn trơ lại một bộ xương khô. 

Khi áp dụng phép quán này, hình dung thân thể trong tương lai chắc chắn rồi sẽ 

không khác với những hình ảnh đã quán tưởng, thử hỏi lòng dâm dục có thể nào 

không nguội lạnh được sao? 

Mười tội lỗi phải chịu bởi tà dâm 

1. Thường lo lắng bị người giết hại. 

2. Vợ chồng không được sống hòa thuận thương yêu nhau. 

3. Điều xấu ác tăng thêm, việc hiền thiện suy giảm. 

4. Vợ con rồi sẽ trở thành mẹ góa, con côi. 

5. Sản nghiệp mỗi ngày một hao tổn, tiêu tán. 

6. Khi có việc xấu ác xảy ra, rất dễ bị người khác nghi ngờ là thủ phạm. 

7.Bạn bè,người thân đều chê cười, quở trách. 

8. Kết thêm nhiều oán thù với người khác. 

9. Sau khi chết sẽ đọa vào địa ngục. 

10. Vợ nhà không giữ được trinh tiết. 

Năm phước đức của người không tà dâm 

1. Được người người ngợi khen xưng tán. 

2. Không phải lo sợ pháp luật trừng trị. 

3. Thân được an ổn. 

4. Sau khi chết sinh lên cõi trời. 

5. Cuối cùng sẽ được chứng đắc đạo quả. 

Người  không  tà dâm sẽ được  5 vị thiện  thần đi  theo  bảo vệ. Thứ nhất  là  thần 

Trinh khiết, thứ hai là thần Vô dục, thứ ba là thần Tịnh khiết, thứ tư là thần Vô 

nhiễm, thứ năm là thần Đãng địch. 233 

Không xúi giục người trong việc tranh tụng 

Giảng rộng 

 Tranh  với   tụng mang  ý  nghĩa  khác  biệt  nhau.  Tranh có  nghĩa  là  chỉ  dùng  lời  lẽ 

tranh biện phải trái, còn tụng có nghĩa là đã dùng đến đơn từ, đưa nhau ra trước 

cửa quan mà đối chất, nhờ đến sự phân xử. Từ xưa đến nay, người giỏi đấu đá 

ắt phải có lúc chết vì đấu đá, người ưa kiện tụng ắt phải có lúc thảm bại trong 

việc kiện tụng. Một lần sơ suất ắt gia sản phải khánh tận, như con thiêu thân lao 

đầu vào lửa, dù muốn hối hận cũng không còn kịp nữa. 

Cứu  xét  nguyên  nhân  kiện  tụng,  đại  khái  không  ngoài  hai  việc:nếu  không  vì 

tranh giành ruộng vườn nhà cửa, tài sản tiền bạc, ắt phải là do đấu đá xung đột. 

Những người tranh giành tài sản, tất nhiên ai cũng tham tiếc tiền bạc, nhưng lại 

không biết rằng một khi đã vướng vào chuyện thưa kiện ra cửa quan, ắt không 

khỏi  phải  tiêu  tốn  cho  đến  hết  sạch  tiền  của.  Những  người  vì  chuyện  đấu  đá 

xung đột, tất nhiên ai cũng xem trọng thể diện, nhưng lại không biết rằng một 

khi đã ra trước cửa quan, chấp nhận cho người khác phán xử, ắt không thể nào 

giữ được thể diện. 

Người thua kiện tất nhiên đã phải bưu đầu sứt trán, nhưng kẻ thắng kiện ắt cũng 

không khỏi  một phen kinh hồn bạt vía.  Đến  khi tan nhà nát  cửa,  mới thấy  hối 

tiếc sao ban đầu không nhẫn nhục dung thứ cho sự ngang ngược của người kia. 

Sao bằng trước khi sự việc xảy ra có thể bình tĩnh ngồi lại cùng đối phương bàn 

thảo đủ điều tình lý, cùng trao đổi tìm cách giải quyết mà không cần phải dựa 

vào sự thưa kiện? 



233 Có thể hiểu 5 vị thần này như 5 phẩm tính hiền thiện, tốt đẹp mà người không tà dâm sẽ nuôi dưỡng được. Trinh khiết là 

phẩm tính thủy chung trong trắng; Vô dục là phẩm tính không tham cầu, biết đủ; Tịnh khiết là phẩm tính thanh tịnh, trong 

sạch; Vô nhiễm là phẩm tính giữ mình không ô nhiễm; Đãng địch là phẩm tính giản dị mà cởi mở. Với sự bảo vệ của 5 phẩm 

tính này, chúng ta sẽ luôn được sống trong sự an lạc thân tâm. 

Người có thể nhẫn nhục, khoan dung tha thứ, ấy chính là bậc trí; còn xúi giục 

người khác trong việc tranh tụng, ắt không phải người hiền lương. Nếu không vì 

muốn trục lợi từ sự tranh chấp giữa đôi bên, ắt cũng là kẻ muốn dùng việc công 

để báo thù riêng, mượn đao giết người. Đến khi gió lặng sóng yên mới thấy rõ 

dã tâm xui nguyên giục bị của kẻ kia, há lại chẳng lấy làm tiếc cho mình đã làm 

một kẻ tiểu nhân, tự làm thương tổn âm đức? 

Trưng dẫn sự tích 

Nhiều đời không thưa kiện234 

Đời Bắc Tống, 235có Lôi Phu là người huyện Nghi Phong thuộc tỉnh Giang Tây, 

bẩm tính vốn nhân từ, xưa nay chưa ngỗ ngược xung đột với ai. Kể từ đời tiên 

tổ của ông, 236đời đời lấy sự trung hậu mà truyền lại cho cháu con, tính đến đời 

Lôi Phuđã qua mười một đời chưa từng xảy ra việc thưa kiện người khác. 

Về  sau  Lôi  Phu  thi  đỗ  Tiến  sĩ,  làm  quan  thanh  liêm,  sau  lên  đến  chức  Thái 

sưdạy  thái  tử  học.Người  người  đều  tin  rằng  đó  là  nhờ  tổ  tiên  ông  đã  tích  lũy 

nhiều điều thiện. 

Lời bàn 

Nếu chưa thể rộng lòng khoan dung tha thứ cho người, thì trước hết cũng phải 

rèn luyện sự nhẫn nại.Nhờ kiên trì giữ được sự nhẫn nại lâu ngày, tự nhiên tâm 

tánh rộng mở, có thể trở nên khoan dung độ lượng. 

Xưa có  người tên  Tạ  Cầu,  rất ghét  việc  kiện tụng.Láng giềng  lấn  ranh đất của 

ông,  có  người  khuyên  ông  nên  kiện  lên  quan,  Tạ  Cầu  cười  nói:  “Ông  ta  chỉ 

chiếm  được  đất,  đâu  có  thể  chiếm  được  trời?”Sau  cũng  chẳng  thèm  tranh 

chấp.Những kẻ tâm lượng nhỏ nhen làm sao hiểu nổi lời nói đó? 



234 Trích từ sách Sư cổ biên (師古編). (Chú giải của soạn giả) 

235 An Sỹ toàn thư chép là đời Đường, bị nhầm, vì Lôi Phu sống vào đời Bắc Tống, tiên tổ của ông là Lôi Hoành mới sống vào 

đời Đường. 

236 Căn cứ theo sách Nhân phả (人譜) có ghi chép lại thì tiên tổ của Lôi Phu chính là ông Lôi Hoành, sống vào đời nhà Đường. 

Sáng suốt tránh được tai họa237 

Tại  một thôn  nọ,  thuộc huyện  Hòa Châu, tỉnh  An Huy, có  người kia nuôi  đến 

trăm con ngỗng.Một hôm, ngỗng sang ăn lúa nhà hàng xóm, bị đập chết một lúc 

đến hơn  năm  mươi  con.  Vợ người nuôi  ngỗng  thấy  thế  ban  đầu  tức  giận  lắm, 

nhưng sau bình tâm nghĩ lại rằng: “Ví như mang sự việc này kiện lên quan, thế 

lực nhà mình không chắc thắng kiện; nếu muốnthắng kiện, ắt phải bỏ ra phí tổn 

rất  nhiều.  Hơn  nữa  chồng  mình  lại  đang  say  rượu,  nếu  nghe  biết  chuyện  này 

nhất định sẽ gây sự ẩu đả, tai họa khó lường hết được, chi bằng ta hãy nhẫn nhịn 

cho  qua.”Liền  bảo  người  nhà  mang  xác  ngỗng  giấu  hết  đi,  không  cho  người 

chồng biết. 

Sáng  sớm  hôm  sau,  người  hàng  xóm  giết  ngỗng  bỗng  tự  nhiên  lăn  ra  chết. 

Người chồng sau khi tỉnh rượu mới biết chuyện,liền nói với vợ: “Nếu hôm qua 

tôi sớm biết việc ngỗng bị chết, trong lúc say rượu chắc không khỏi sang nhà họ 

gây sự đánh nhau, ắt hôm nay phải chuốc lấy tai họa tan cửa nát nhà rồi.” 

Lời bàn 

Người ta trong lúc hết sức giận dữ, nếu có thểlùi lại một bước để bình tâm suy 

nghĩ  thì  bảo  toàn  được  thân  thể,  gia  đình,  tính  mạng,  cho  đến  tiêu  trừ  được 

phiền não oan gia. Xem như sự nhẫn nhịn của vợ người nuôi ngỗng kia, chẳng 

phải bảo toàn được rất nhiều đó sao? Ngày trước, Phạm Văn Chính Công từng 

có thơ khuyên đời rằng: 

心中忿怒不如休， 

何須經縣又經州？ 

縱然費盡千般計， 

贏得貓來輸去牛。 

 Tâm trung phẫn nộ bất như hưu, 

 Hà tu kinh huyện hựu kinh châu? 

 Túng nhiên phí tận thiên ban kế, 

 Doanh đắc miêu lai thâu khứ ngưu. 

Dịch nghĩa: 



237 Trích từ sách Công quá cách (功過格). (Chú giải của soạn giả) 

 Trong lòng giận dữ, tốt nhất nên tự kiềm chế, 

 Đâu cần phải thưa kiện lên huyện, lên châu? 

 Ví như gộp hết trăm ngàn thứ phí tổn, 

 Hóa ra lấy được con mèo lại thua mất cả con trâu! 

Dịch thơ: 

 Lửa giận bùng lên phải dập ngay, 

 Kiện thưa phủ, huyện có gì hay? 

 Ví bằng thắng kiện, bao tổn phí, 

 Mất cả con trâu, được lưỡi cày! 

Quý tử phải chết yểu238 

Hà Ứng Nguyên là thư lại ở phủ Tô Châu, sinh được một đứa con trai đặt tên là 

Thân.Năm Thân được 4 tuổi, bà vú nuôi đưa về thăm nhà ông ngoại.Trên đường 

đi ngang qua núi Lăng Gia, lúc trời gần sáng bỗng thấy có một đoàn người ngựa 

đèn đuốc kéo đến.Khi gặp Hà Thân, họ tỏ vẻ kinh sợ tránh sang bên và nói: “Hà 

thiếu gia ở đây sao?Chúng ta nên tránh đi thôi.”Nói xong,tất cả đều theo đường 

khác mà đi. 

Bà vú nuôi về nhà kể lại sự việc, Hà Ứng Nguyên cho rằng đứa con này ắt sau 

thành người hiển quý. Nhưng rồi khi Hà Thân được 17 tuổi bỗng mù cả hai mắt, 

Ứng  Nguyên  buồn  giận  lắm,  nghe  nói  ở  Trực  Đường  có  vị  đạo  sĩ  có  thể  cầu 

triệu thần linh, bèn tìm đến hỏi.Thần ứng hiện cho biết: “Lẽ ra con ông thi đỗ 

khoa này, chỉ vì lúc ông làm thư lại đã nhận hối lộ của người ta, ngụy tạo chứng 

cứ hãm hại nhiều người vô tội phải bị tù ngục, vì thế nên trời bắt ông phải tuyệt 

tự. Đứa con này sẽ thác sanh vào nhà khác có phúc đức.” 

Quả nhiên, không bao lâu sau thì Hà Thân chết. 

Lời bàn 

Do đời trước từng có nhân duyên với nhau mới sinh ra làm con cháu.Trong số 

những người có nhân duyên, lại cũng có kẻ hiền người ngu, hết thảy đều do con 

người  tự  chuốc  lấy  mà  thôi.  Than  ôi,  chỉ  vì  gian tham  ngụy  tạo chứng  cứ  mà 

giết chết đi một đứa con có tiền đồ hiển quý rỡ ràng, thật đáng thương thay! 



238 Trích từ sách Cảm ứng thiên (感應篇). (Chú giải của soạn giả) 

Không hủy hoại đường danh lợi của người khác 

Giảng rộng 

 Danh là phần tiêu biểu đầy  đủ cho thân  phận, sự  nghiệp  của  mỗi một  cá nhân; 

 lợi là  nguồn tài vật  giúp người  ta  có được  cơm  áo cũng như  mọi thứ  cần dùng 

trong sinh hoạt đời sống. Danh lợi của mỗi người đều khó khăn mới gầy dựng 

được,  nhưng  hủy  hoại  đi  thì  rất  dễ  dàng  nhanh  chóng.  Nếu  có  lúc  muốn  hủy 

hoại đường danh lợi của người khác, nên nghĩ lại những khó khăn vất vả mà họ 

đã phải trải qua để có thể gầy dựng được, như thế liệu có nỡ lòng hủy hoại đi 

chăng? 

Như kẻ ngược gió tung tro bụi, lẽ thường sẽ tự làm dơ bẩn thân mình; ngửa mặt 

lên trời phun nước bọt, ắt phải rơi trở xuống dơ mặt mình; những việc ấy cũng 

đều là lẽ tất nhiên. Cho nên, phá hoại danh tiếng của người ắt không khỏi tự làm 

tổn hại phẩm giá nhân cách của chính mình, mà phá hoại nguồn lợi của người 

cũng chính là âm thầm làm tiêu tan phúc đức duyên lành của chính mình. 

Trưng dẫn sự tích 

Vào trường thi đòi nợ cũ239 

Vào triều Thanh, ở huyện Hợp Phì thuộc tỉnh An Huy có người họ Hứa, vốn là 

dòng dõi danh giá.Người anh của ông từng được bổ làm quan Học chính ở một 

tỉnh nọ, có viên học sĩ trong tỉnh ấy  mang 200 lượng bạc đến nhờ họ Hứa nói 

giúp với anh đề bạt phẩm trật cho được lên ngạch thứ ba.Ông nhận tiền, đồng ý 

sẽnói giúp,nhưng rồi sau đó vì nhiều việc quá lại quên đi, chẳng nói gì về việc 

ấy  cả.  Đến  khi  sắp xếp  ngạch  trật, ông  học  sĩ  này  xếp  tận  dưới  hàng  thứ  sáu. 

Ông  ta  tự  nghĩ  thấy  mình  bị  mất  cả  danh  lẫn  lợi  nên  uất  ức  quá  treo  cổ  tự 

vẫn.Người vợ ông ta cũng đau buồn quá mà thành bệnh rồi chết. 

Đến năm Canh Ngọ thuộc niên hiệu Khang Hy, 240họ Hứa vào trường thi, bỗng 

thấy viên học sĩ đã chết kia đứng ngay trong phòng dành cho thí sinh.Họ Hứa 

ngay lúc ấy liền hôn mê không còn biết gì nữa, tự đi đến lấy những sợi chỉ hồng 



239 Câu chuyện này những người trong trường thi đều tận mắt chứng kiến. (Chú giải của soạn giả)  

240 Tức là năm 1690. 

trên bàn quan giám khảo, nối từng sợi một lại cho dài ra rồi buộc vào cổ mình, 

tự  đến  treo  mình  lên  chỗ  cửa  phòng.Quanh  cổ  chỉ  quấn  mỗi  một  sợi  chỉ  nhỏ, 

nhưng hai chân vẫn rời lên khỏi mặt đất cả thước, 241 lưỡi cũng theo đó mà lè ra 

thật  dài.Quân  canh  lập  tức bẩm  báo  lên  quan  giám  khảo,  lúc  bấy  giờ  chính  là 

quan  Tổng  hiến  Truyền  Công.Ông  liền  ra  lệnh  cho  quân  canh  gấp  rút  cứu 

xuống. Khi ấy, họ Hứa bỗng trở nên cuồng loạn, nói lảm nhảm như ma quỉ, rồi 

kể rõ đầu đuôi câu chuyện năm trước đã nhận tiền nhưng không lo xong việc. 

Kể  chuyện  rồi,  lại  chờ  khi  cửa  vừa  mở  đã  hối  hả  chạy  như  bay  về  chỗ  trọ. 

Không lâu sau,họ Hứa treo cổ tự vẫn trong phòng trọ. 

Lời bàn 

Một sợi chỉ nhỏ mà treo được thân người lên, chẳng phải là hết sức vô lý sao? 

Nhưng chuyện của họ Hứa thì chính mắt bao nhiêu người trong trường thi khi 

ấy đều nhìn thấy. Cho nên có thể thấy rằng, khi nghiệp quả đã chín mùi, sự báo 

ứng thật không thể dùng lý lẽ suy diễn để hiểu hết. 

Lại suy cho cùng, đến lúc khởi sinh ba tai kiếp của giai đoạn kiếp mạt, cành lá 

của  cây  cỏ  đều  hóa  như  dao  sắc  nhọn,  người  chạm  vào  liền  bị  thương  tích, 

nhưng  không  ai  tránh  khỏi  được  kiếp nạn  đó.  Như  khi  đức  Thế  Tôn  chịu nạn 

giáo  gỗ  đâm  chân,  cây  gỗ  ấy  chỉ  dài  một  thước  mà  có  thể  xuyên  qua  hòn  đá 

xanh lớn, lại đi theo đức Phật từ nơi này sang nơi khác, chẳng phải càng đáng 

tin chắc hơn sao? 242 

Không làm tan vỡ chuyện hôn nhân của người 

Giảng rộng 

Trong ý nghĩa của hai chữ  hôn nhân(婚姻) thì người con trai lập thành gia thất 

gọi là  hôn (婚), con gái xuất giá theo chồng gọi là  nhân (姻). Chữ  hôn (婚)vốn 



241 Thước cổ của Trung Hoa, bằng khoảng 33 cm. 

242 Chuyện này được ghi chép trong kinh Phật thuyết Hưng khởi hạnh (佛說興起行經), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng 

kinh, thuộc tập 4, kinh số 197, tổng cộng có 2 quyển, do ngài Khương Mạnh Tường dịch vào đời Hậu Hán. Chuyện bắt đầu 

từ dòng thứ 13, trang 168, tờ a, phần Phật thuyết mộc sang thích cước nhân duyên kinh – đệ lục (佛說木槍刺脚因緣經第六

). 

lấy theo nghĩa  hôn (昏) là đêm tối, vì xưa kia quy định phần chính trong lễ này 

là  lễ  hợp  cẩn  chỉ  được  tiến  hành  khi  đêm  xuống,  không  thực  hiện  lúc  ban 

ngày,đó là hàm ý có sự hổ thẹn. Chữ  nhân (姻)thì lấy theo nghĩa  nhân nhân (因

人), tức là dựa vào người, ý nói người con gái một khi đã theo chồng phải hết 

lòng giữ sự hòa hợp, dựa vào chồng mà giữ theo đạo đức luân lý, lại cũng dựa 

vào chồng mà phó thác sự vinh nhục sướng khổ của cả một đời mình, đó là hàm 

ý người vợ luôn tùy thuộc theo chồng. 

Hôn nhân là sự kết hợp tốt đẹp giữa hai dòng họ, trước là kế thừa sự nghiệp của 

tổ tiên dòng tộc, sau là gầy dựng mở mang cho con cháu đời sau, hiện tại thì nối 

kết hòa hợp với thân tộc đôi bên,quả thật là một nhân duyên không nhỏ. 

Nói  chung  thì  việc  hôn  nhân  vốn  được  định  đoạt  từ  nhân  duyên  kiếp 

trước,chẳng  những  là  riêng  bản  thân  ta  không  chủ  động  được,  mà  cho  đến  cả 

cha mẹ hai bên cũng không có khả năng chủ động quyết định. Nếu là do nhân 

duyên lành đưa đến thì những tâm niệm hòa hợp tốt đẹp sẽ không ngừng không 

dứt.Nếu  là  do  nhân  duyên  xấu  ác đưa  đến  thì  oán  tình độc  hại  sẽ  còn  kéo  dài 

mãi chưa hết chưa thôi. 

Vì  thế  nên  chuyện  hôn  nhân  không  phải  dùng  sức  người  mà  có  thể  phá  hoại 

được.Ví như người khởi tâm muốn phá hoại, nếu không phải kẻ nuôi lòng thù 

hận, ắt cũng là do sự ghen ghét. Bất kể là khi khởi tâm mà chưa phá hoại được, 

hay khi đã phá hoại được rồi, thìtội ấy cũng đều xem như đã thành. 

Cố ý phá hoại việc hôn nhân của người tất nhiên là không nên. Nhưng ngay cả 

việc gán ghép người khác cho thành chồng vợ với nhau cũng không thể không 

thận trọng.Ví như tuổi tác chênh lệch quá xa ắt không thể sống cùng nhau đến 

răng  long  đầu  bạc;  hoặc cũng  không  nên  xem  thường  những  yếu  tố  như sang 

hèn  cách  biệt,  không  môn  đăng  hộ  đối.  Cho  đến  những  chuyện  như  gia  cảnh 

giàu nghèo, hình dung xấu đẹpđều không ra ngoài sự cân nhắc. 

Trưng dẫn sự tích 

Biết lỗi sửa lỗi243 

Quan Thị lang Tôn công, trước đây vốn tên là Hồng.Khi còn trẻ có một người 

bạn cùng theo học ở trường Thái học xa nhà. Hai người có giao ước là khi thư 

nhà gửi đến thì đều đưa cho nhau xem.Một hôm,người bạn được thư nhànhưng 

giấu  không  cho  Tôn  Hồng  xem.  Sau  Tôn  Hồng  biết  được,  gạn  hỏi,  người bạn 

mới  nói:  “Trong  thư  ngẫu  nhiên  có  chỗ  không  hay,sợ  làm  anh  thối  chí.”Tôn 

Hồng vẫn cố đòi xem cho kỳ được,cuối cùng người bạn phải đưa ra lá thư của 

cha  mình.Trong  thưviết  rằng:  “Đêm  qua  cha  nằm mơthấy  đến  một  dinh quan, 

mơ màng thấy mình được xem qua sổ ghi tên những người thi đỗ.Trong đó thấy 

có tên con với Tôn Hồng, nhưng tên Tôn Hồng thấy ghi xuống phía dưới, lại có 

hàng chữ đỏ chú rằng: ‘Ngày tháng năm ấy...đã viết giúp một người tên ấy...lá 

đơn ly hôn, do đó bị trời phạt, tước bỏ tên trong sổ.’” 

Tôn Hồng đọc thư tỏ vẻ hết sức ngạc nhiên,người bạn liền hỏi:“Có việc nhưthế 

chăng?” Tôn Hồng đáp: “Chuyện ấy đã lâu rồi, lúc tôi đang ở tại châu nọ..., có 

gặp hai ông bà đã lớn tuổi, đang quát mắng nhau, muốn ly hônnhưng không có 

ai  viết  đơn  giúp.  Nhân  đó  họnhờ  tôi  viết  đơn,  thật  tôi  hoàn  toàn  không  có  ý 

xấu.”Người bạn an ủi: “Chuyện mộng mị chẳng lấy gì làm đích xác, không cần 

phải lưu tâm.Huống chi tài học nhưanh thì lẽ nào thi lại không đỗ.” 

Đến khoa thi, người bạn học ấy thi đỗ, Tôn Hồng quả nhiên bị đánh rớt.Từ đó 

mới biết giấc mộng ngày trước không phải hư huyễn.Thấy Tôn Hồng nhân việc 

ấy mà trong lòng không vui, người bạn liền nói: “Thôi anh đừng buồn nữa, đợi 

khi tôi về quê sẽ thay anh đến khuyên giải hai ông bà kia tái hợp như cũ, được 

không?”Nói rồi liền hỏi kỹ tên họ, nơi ở của hai ông bà kia,sau đó tìm đến tận 

nơi,  thấy  hai ông  bà  vẫn  chưa  hợp  lại,  bèn  đem  chuyện  của  Tôn  Hồng  kể  hết 

cho hai  người  nghe,  lại  bày  tiệc  rượu  khuyên  hai người  tái  hợp  như  xưa.Việc 

thành  tựu,  liền  gửi  thư  báo  cho  Tôn  Hồng.  Tôn  Hồng  hết  sức  cảm  kích  vui 

mừng. 



243 Trích từ sách Tôn Thị lang ký sự (孫侍郎記事). (Chú giải của soạn giả) 

Về sau, Tôn Hồng được miễn kỳ thi ở tỉnh vì là học sinh nội trú của trường Thái 

học, dần dần lại được thăng tiến quan cao lộc hậu, nhiều lần nhậm chức ở các 

quận  huyện  lớn.Những  nơi  ông  đến,  khi  gặp  gia  đình  nào  đang  muốn  ly  hôn, 

ông đều cố sức hòa  giải, nhờ đó  mà bảo vệ được  hạnh phúc cho rất nhiều  gia 

đình. 

Lời bàn  

Năm cuối triều Nam Tống, 244ở Lâm Xuyên có người họ Vương, vợ là Lương thị 

bị giặc Nguyên bắt đi, cưỡng lại mà chết.Trải qua nhiều năm, người chồng định 

tái hôn nhưng cứ luôn gặp việc trắc trở không thành.Một đêm mộng thấy người 

vợ hiện về nói: “Tôi đã thác sanh vào nhà ấy, nay được mười tuổi, bảy năm nữa 

sẽ làm vợ anh.” Hôm sau liền cho người đến tìm theo lời trong mộng, quả nhiên 

tìm  được, bèn đợi sau bảy  năm mang  lễ vật đến xin  cưới, chỉ  một lần  là được 

ngay. Cho nên, nhân duyên vợ chồng đâu thể xem nhẹ mà phá hoại? 

Ly gián hôn nhân phải chịu quả báo245 

Đời nhà Thanh, niên hiệu Thuận Trị, vào năm Mậu Tuất246có mở khoa thi Hội. 

Vào lúc điểm danh, bỗng phát hiện trong ống đựng bút của một thí sinh người ở 

Hiếu Liêm247 có bản thảo lá đơn ly hôn.Quan giám khảo xem qua giận lắm, sai 

dùng trượng phạt đánh rồi cùm lại nhốt vào ngục, đồng thời lập tức tước bỏ tư 

cách cử nhân. 248 

Về  sau  tìm  hiểu  nguyên nhân  mới  biết,  thí sinh  người  Hiếu  Liêm  này  vốn  có 

một người bạn đồng học,  có  gian ý muốn  cưới vợ của  một người bạn khác  về 

làm thiếp. Anh chàng người Hiếu Liêm liền vì người bạn kia nghĩ kế, trước hết 

đặt điều  nói  xấu người  vợ,  khiến  anh  chồng  giận  ghét  muốn  bỏ  vợ.  Tiếp  theo 

nhân  lúc  vợ  chồng  ly  gián,  liền  mai  mối  chuyện  hôn  sự  với  người  kia,  lại  vì 



244 Tức là năm 1279. 

245 Trích từ sách Khuyến trừng lục (勸懲錄). (Chú giải của soạn giả)  

246 Tức là năm 1658. 

247 Thuộc huyện Thương Nam, tỉnh Triết Giang. 

248 Người đi thi Hội đều đã đỗ thi Hương, tức là cử nhân. 

người này mà viết giúp đơn ly hôn. Nhưng rốt lại anh ta cũng không hiểu vì sao 

lại mê muội để bản thảo lá thư ấy vào trong ống đựng bút. 

Lời bàn 

Mưu kế của anh chàng này quả là thâm độc vô cùng! Nên biết, trong luật trời thì 

phá hoại chuyện hôn nhân của người khác được xem là điều ác độc nhất.Chẳng 

những là sau khi đã thành vợ chồng không được dễ dãi nói đến chuyện ly dị, mà 

ngay cả khi chưa kết hôn, nếu sự việc đã định đoạtrồi cũng không được làm cho 

thay đổi. 

Tại quê tôi ở Côn Sơn có một gia đình vốn trước đây là danh gia vọng tộc, chỉ 

sinh được mỗi một đứa con gái. Từ khi lâm vào cảnh sa sút bần cùng, mọi chi 

phí sinh hoạt ăn uống trong nhà đều phải dựa vào sự cung cấp của một người nô 

bộc  cũ.  Trải  qua  nhiều  năm  tháng  như  vậy,  người  chủ  lấy  làm  cảm  kích  tấm 

lòng của người nô bộc cũ, liền mang khế ước bán thân của người này trước đây 

ra trả lại, đồng thời dùng lễ cung kính đối đãi như bằng hữu. 

Người  nô  bộc  cũ  ấy  có  một  đứa  con  trai  rất  thông  minh,  tuấn  tú,  người  chủ 

muốn kết làm thông gia. Nô bộc cố hết sức chối từ, không dám, sau người chủ 

ép quá nên đành phải nghe theo, cho hai trẻ kết thành vợ chồng, sống với nhau 

hết sức tương đắc. 

Không  bao  lâu, cả hai vợ  chồng người  chủ đều  qua đời,  người nô bộc cũ  liền 

bảo bọc nuôi dưỡng cả con dâu. Qua năm sau, có người trong tộc họ của người 

chủ cũ viện cớ hai bên gia đình sang hèn cách biệt không thể kết thông gia, nên 

cố tìm đủ cách sách nhiễu không ngừng, cuối cùng lại kiện lên quan. Quan xử 

hai bên ly dị, người nô bộc cũ cuối cùng do việc ấy mà tan nhà nát cửa. Người 

trong tộc họ của chủ cũ lại không có khả năng nuôi dưỡng cô con gái, đến nỗi 

cuối cùng đói khổ uất ức mà chết. Cô gái ấy chết không bao lâu thì thác nhập 

vào người trong tộc họ của chủ cũ, kể lể hết đầu đuôi sự việc. Những kẻ đồng 

mưu  trong  việc  này  có  bao  nhiêu  người  sau  đó  đều  mắc  phải  bệnh  nặng,  nối 

nhau mà chết cả. 

Không vì thù oán riêng làm cho anh em người khác bất hòa 

Giảng rộng 

Anh em trong một nhà, tuy hình thể phân biệt khác nhau, nhưng khí chất tương 

đồng vì cùng một cha mẹ sinh ra.Tuy tuổi tác khác nhau, nhưng đều do cha mẹ 

ân cần sinh dưỡng.Anh em nếu không hòa thuận là có tội với cha mẹ.Vì thế, nếu 

làm cho anh em người khác bất hòa, tức là khiến cho họ phải có tội với cha mẹ 

họ. 

Với anh em cùng cha khác mẹ, tuy phân dòng chánh thứ, nhưng với ta vẫn cùng 

một cha, như chân tay tương thuộc, nếu không hòa thuận với nhau, ấy là bạc đãi 

cốt nhục của mình.Vì thế, nếu khiến cho anh em cùng cha khác mẹ của người 

khác bất hòa, tức là khiến cho họ bạc đãi cốt nhục. 

Anh em bà con trong dòng họ, tuy phân biệt thân sơ, nhưng cũng đều nhờ vào 

âm đức tổ tông che chở vun bồi, nếu không hòa thuận với nhau thì rõ ràng là bất 

kính với tổ  tiên.Vì  thế, nếu khiến cho  anh em bà  con của người  khác bất  hòa, 

tức là khiến cho họ bất kính với tổ tiên. 

Cho nên phải biết rằng, việc báo thù riêng là hết sức nhỏ nhặt, mà cái hại về sau 

của sự bất hòa lại hết sức to lớn. Nếu người nào thực sự hiếu kính cha mẹ, đối 

xử tốt với anh em, thì mới có thể đem sự thương yêu anh em của mình mà suy 

ra để hiểu được tình anh em của người khác, vậy sao có thể nhẫn tâm vì chuyện 

báo thù riêng mà khiến cho người khác không tốt với em, bất kính với anh? 

Trưng dẫn sự tích 

Thành hoàng quở trách249 

Vào triều Thanh, vùng Gia Định, 250 có hai anh em nhà họ Trương,khi phân chia 

gia  sản  cha  mẹ  để  lại,  người  anh  lẽ  ra  phải  trả  cho  em  mười  mấy  lượng  bạc, 

nhưng anh ta lại dựng chuyện chỉ hươu chỉ nai, cố ý không muốn trả. Người em 

nghèo,tính  tình  chất  phác,  không  cãi  lại  được anh,  liền  đến  nhờ  ông  chú  phân 

xử,vì ông là người trước kia đã đứng ra phân chia gia sản.Ông chú thấy người 

anh giàu có, có thể nhờ cậy được, nên quay sang bênh vực cho anh.Người em 

trong  lòng  hết  sức  giận  tức.  Đến  mùa  hè  năm  Đinh  Sửu  niên  hiệu  Khang 

Hy251liền viết một bản văn sớ kể lể hết sự tình, mang đến khấn rồi đốt ở miếu 

Thành hoàng trong làng.Đốt xong, đợi năm ngày mà không thấy chút cảm ứng 



249 Chuyện này do chính người trong cuộc chứng kiến kể lại. 

250 Ngày nay thuộc Thượng Hải. 

251 Tức là năm 1697. 

gì, lại đốt tiếp một bản văn sớ nữa. Qua hôm sau, người chú bỗng lăn ra chết, 

người anh cũng chết.Rồi cuối cùng người em cũng chết luôn. 

Sau  khi chết, cả ba người đều thấy  mình bị dẫn đến  miếu Thành  hoàng.  Thần 

nói: “Ba người các ngươi thật chưa chết, nhưng ta triệu cả ba đến đây là vì có sớ 

kiện,phải thẩm xét cho rõ sự việc.” Rồi thần hướng về người anh, nói: “Ngươi 

quả  thật  chưa  trả  mười  lăm  lượng  bảy  tiền  cho  em,  sao  còn  mưu  gian  cậy 

thế?Phạt ngươi 30  trượng.”Lại  nói với  người  em:  “Việc này  sao  không  tố  cáo 

với  quan  ở dương gian, lại xem  thường  kinh động  đến  âm phủ?Phạt ngươi  25 

trượng.”Lại  trách  mắng  người  chú:“Ngươi  là  chú  sao  không  phân  xét  công 

bằng,lại xu  nịnh người  giàu, khinh dễ  kẻ  nghèo, khiến cho hai  cháu phải thưa 

kiện đến đây, phạt ngươi 10 trượng.” 

Xử  việc  xong,  cho  cả  ba  về.Ba  người  tỉnh  lại,  hóa  ra  đã  chết  hơn  nửa  ngày, 

người nào cũng than nơi bắp đùi đau đớn lắm, lại nhìn vào mông đều thấy thịt 

tím bầm.Cả ba người đều nằm liệt hơn mười ngày mới dậy nổi. 

Lời bàn 

Người  chú họ Trương  vốn không có thù  riêng  với cháu, chỉ là  muốn hùa theo 

điều lợi mà thôi.Đâu biết rằng hết thảy mọi việc ở dương gian, nơi âm phủ đều 

có sổ sách ghi lại rõ ràng, không sai sót?Cho nên dương thế còn có chuyện oan 

ức,nhưng âm tytuyệt không phán xử sai lầm.Trên dương thế còn có ảnh hưởng 

của tình cảm khi xét xử, nhưng âm tychỉ theo đúng luật mà làm.Việc hỏi tội nơi 

dương  thế,  bất  quá  chỉ  phán  xét  theo  những  việc  trong  đời  này,  nhưng  âm  ty 

luận  tội  thì  cân  nhắc  hết  thảy  mọi  việc  trong  nhiều  đời  trước.  Người  gặp  việc 

oan ức,nếu hiểu rõ được nhân duyên đời trước ắt sự uất ức sẽ tự tiêu tan. 

Tôi nhớ vào năm Nhâm Tuất, 252ở trấn Nam Tường cũng thuộc vùng Gia Định, 

trong  gia đình  của  Lục Chấn  Cầuphát  sinh một  chuyện  thật  hết sức  ly  kỳ.  Cứ 

theo lời người nhà ấy thì ma quỷ cõi âm khi đi lại cũng phải có điệp văn, 253lại 

không được phép đi qua các bến sông. 



252 Tức là năm 1706. 

253 Điệp văn: tờ giấy có sự xác thực của cấp thẩm quyền, dùng để đi lại ở những vùng nhất định,ngày nay gọi là giấy thông hành. 

Năm ấy, người cháu dâu của Lục Chấn Cầu bị bệnh, bỗng có một con quỷ nhập 

vào,  tự  nói  ra  rằng:  “Tôi  vốn  là  người  ở  huyện  Vụ  Nguyên,  Huy  Châu,  ở  bờ 

sông phía bắc bán trứng cá, bị một nhà buôn kia thiếu nợ quá nhiều không trả, 

mất  sạch  cả  vốn  lẫn  lãi,do  đó  uất  ức  mà  chết.Tôi  chết  rồi  liền  mang  sự  việc 

khiếu nại nơi âm ty.Quan âm ty nói việc này không có gì phải khiếu tố cả,liền 

đưa cho tôi xem một bản ghi chép, trong đó có đủ những khoản mà kiếp trước 

tôi đã nợ người kia.Tôi biết được rồi thì không còn giận tức nữa.Vị quan âm ty 

liền cấp cho tôi một điệp văn, bảo quay trở về nhà.Nhưng lúc đi ngang qua đây 

thì bị đứa tớ gái của ông tạt nước trúng làm dơ bẩn điệp văn, nên không thể về 

nhà được nữa.Xin mau mau đền lại điệp văn cho tôi.” 

Lục Chấn Cầu nói: “Điệp văn là của cõi âm, tôi biết làm sao thay thế được, nên 

quay lại nơi đã cấp mà xin cấp lạimới được.” 

Quỷ nói: “Tôi đi đến đây rồi, phía trước là thành quách, phía sau là trạm quan 

canh giữ, dù muốn trở lại cũng không được.” 

Lục Chấn Cầu liền hỏi: “Như vậy biết phải làm sao?” 

Quỷ nói: “Trong vùng này có người tên họ ấy, ở làng ấy... có thể giúp được việc 

này.” 

Chấn Cầu sai người đi tìm theo lời quỷ nói, quả nhiên có người tên ấy, ở làng 

ấy, liền mời đến nhà. Người ấy là một cụ già.Chấn Cầu đem hết sự việc kể cho 

cụ nghe, nhưng  cụ  già  không biết cách cấp điệp văn, nên  chỉ cho  tìm  đến nhờ 

một  đạo  sĩ.Liền  bày  lễ  vật  hoa  quả  cúng  tế,  rồi  nhờ  đạo  sĩ  viết  lại  điệp  văn. 

Quỷcó  được  điệp  văn  rồi  mừng  lắm,  hết  sức  cảm  tạ,lại  dặn  người  nhà  phải 

nhanh chóng mời thầy trị bệnh cho cô cháu dâu. Lúc quỷ đã đi rồi, bỗng quay 

lại nói: “Nhà ông có hai con chó đang ngủ trước cửa, không ra được. Xin ông 

đưa tôi ra.” Lục Chấn Cầu liền đưa theo ra cửa, quỷ liền xuất ra đi mất.Người 

cháu dâu của Chấn Cầu sau đó dần dần khỏi bệnh. 

Ai dám nói là âm dương hai đường khác biệt, lý lẽ khác nhau? 

Không vì lợi nhỏ khiến cha con người khác thành xung khắc 

Giảng rộng 

Đạo cha con vốn nặng hơn cả tình anh em. Anh em trong gia đình bất hòa xích 

mích là việc xấu trái với đạo đức, nhưng cha con mà đối nghịch chia lìa nhau là 

dứt mất cả đạo trời. Thử hình dung ví như có người ngoài vì mưu lợi ích riêng 

mà xúi giục cho cha con ta chia lìa, cốt nhục xung khắc thì sao?  Thương thay 

cha mẹ,ngoái nhìn con cháu mà cảm thương; nheo nhóc cháu con, ngưỡng vọng 

cha ông cùng đau khổ; liệu có nhẫn tâm làm thế được chăng? Lại dựa theo lý lẽ 

nào mà làm thế được? 

Cho nên, các bậc hiền thánh xưa nay đều dạy rằng, quý trọng cha ông của mình 

nên  phải  biết  quý  trọng  các  bậc  cha  ông  người  khác;  thương  yêu  con  em  của 

mình nên phải biết thương yêu con em người khác. Bởi vậy, phải làm sao cho 

nhà nhà đều hiếu kính mẹ cha, nơi nơi các bậc phụ lão đều được sống lâu hưởng 

phước, thì tấm lòng hiếu dưỡng cha mẹ của riêng ta mới được trọn vẹn, mà tâm 

nguyện dạy dỗ con cái của riêng ta mới được an ổn. Nếu không được vậy, xét 

kỹ  lại  bản  thân  ta  không  khỏi  trở  thành  kẻ  bất  hiếu  với  cha  mẹ,  thiếu  trách 

nhiệm với con cháu. 

Nói đến sự bất hòa cũng có rất nhiều nguyên nhân. Nếu không do lời qua tiếng 

lại, ắt cũng vì liên quan đến tiền bạc của cải; nếu không do cha mẹ trước sau có 

sự thiên vị không công bằng với con cái, ắt cũng vì anh em hai dòng đích thứ, 

sinh ra thiên lệch bên khinh bên trọng... Tuy nhiên, xét đến căn nguyên tận cùng 

ắt cũng không ra ngoài một chữ “lợi” trong lời dạy của Đế quân. 

Sở dĩ nói là “lợi nhỏ”, không nhất thiết là chỉ những điều vụn vặt nhỏ nhen, mà 

ý muốn nói ngay cả đem so những thứ như nhà cửa ruộng vườn với sự bất hòa 

giữa  cha  con,  ắt  phải  thấy  rằng  hết  thảy  những  giá  trị  vật  chất  ấy  đều  là  nhỏ 

nhặt. Nếu bám chấp nơi từ ngữ mà không hiểu được ý nghĩa sâu xa của lời văn 

như thế, e rằng không khỏi làm trái với lời răn dạy của Đế quân. 

Trưng dẫn sự tích 

Dụ dỗ con người khác, chịu quả báo tan nhà nát cửa254 

Có một người giàu có tên là Từ Trì, ở kế bên nhà Từ Bát.Nhìn thấy nhà Từ Bát 

phòng  ốc  rộng  lớn  đẹp  đẽ,Từ  Trì  liền  khởi  dã  tâm  muốn  tìm  phương  kế  để 

chiếm đoạt làm của mình.Nhưng Từ Bát hoàn toàn không có ý định bán nhà.Từ 



254 Trích từ sách Đan quế tịch (丹桂籍). (Chú giải của soạn giả)  

Trì liền lập mưu dụ dỗ đứa con của Từ Bát vào đường cờ bạc, dần dầnđam mê 

hư hỏng, phá nát gia sản, cuối cùng khiến Từ Bát đành phải bán nhà cho Từ Trì. 

Từ  Bát  trong  lòng  căm  hận lắm, do đó mà cha con bất hòa.  Từ  Bát  buồn  giận 

mà  chết.Không  bao  lâu  sau,Từ  Trì  có  3  đứa  con,  5  đứa  cháu  đều  bị  bệnh 

nặng.Từ Trì nằm mộng thấy ông nội hiện về nói: “Tai họa sắp đến rồi.Con còn 

nhớ không, sau khi con mua được nhà ít lâu thì Từ Bát chết.Ông ấy đã kiện con 

ở âm ty rồi.” 

Từ Trì tỉnh dậy sợ lắm, liền đến cúng tế cầu đảo ở miếu Thành hoàng.Lúc mới 

vào  miếu,  bỗng  thấy  một  người  ăn  mày  lộ  vẻ  kinh  ngạc  lắm,  liền  gạn  hỏi 

nguyên do.Người kia đáp rằng: “Hôm qua tôi tình cờ nằm ngủ trước điện thờ, 

thấy  có  một  người  tay  cầm đơn  kiện,  nói  là  kiện  Từ  Trì  dụ dỗ  con  ông  ta  hư 

hỏng phá hết gia sản. Thật không ngờ là chính ông là Từ Trì lại đến đây cúng tế 

cầu đảo, vì thế nên lấy làm kinh ngạc.” 

Từ Trì nghe vậy lại càng thêm sợ, chưa qua hết năm ấy thì bệnh liệt giường rồi 

chết. 

Lời bàn 

Vì thèm muốn nhà cửa người khác mà bày mưu lập kế, phá hoại tình cảm cha 

con, khiến cho cốt nhục chia lìa, làm cho họ phải tan nhà nát cửa mới thôi, quả 

thật là tâm niệm hiểm độc. 

Trước đây có quan Thượng thư họ Triệu người Giang Hữu,nhà ở gần với một vị 

Tỉnh  nguyên255 họ  Thường.Họ  Thường  có  khu  vườn  phong  cảnh  tuyệt  đẹp, 

Triệu Thượng thư có ý muốn dùng quyền thế chiếm lấy.Họ Thường ngầm biết, 

bèn  làm  một  bài  thơ  rồi  gửi  đến  cho  Triệu  Thượng  thư,  kèm  theo  cả  giấy  tờ 

bằng khoán của khu vườn. Nội dung bài thơnhư sau: 

 Mênh mông trời đất vốn có phần, 

 Cơ mưu xảo trá chẳng dễ phân. 

 Biển dâu thay đổi nào ai biết? 

 Gió mát trăng thanh đã bao lần. 

 Vườn lan ngày cũ nay quên Tấn, 



255 Tỉnh nguyên (省元), cũng gọi là Tỉnh khôi (魁), là một danh xưng từ đời Tống dùng chỉ vị Tiến sĩ đỗ đầu khoa thi do Lễ bộ 

tổ chức. Do Lễ bộ thuộc Thượng thư tỉnh (尚書省) nên người đỗ đầu gọi là tỉnh nguyên. 

 Cửa động đào hoa đón khách Tần. 

 Vườn kia là chủ, thân là khách, 

 Hỏi ngài còn được mấy lăm xuân? 

Triệu Thượng thư xem thư  rồi  liền gửi  trả lại  giấy  tờ bằng  khoán,  không dám 

nhận. Nếu so với Từ Trì có thể nóilà ông này đã sớm thức tỉnh, hiểu được vấn 

đề, chuyển họa thành phúc. 

Không dựa vào quyền thế làm nhục kẻ hiền lương 

Giảng rộng 

Khi đang có quyền thế, tất nhiênrất dễ trở nên hiển hách, nhưng rồi lại cũng rất 

dễ mất đi. Đang lúc thanh thế lẫy lừng, ắt kẻ hầu người hạ chen nhau trong nhà, 

những kẻ xu phụ nịnh hót không thiếu, dù có tùy tiện nói ra điều gì mọi người 

cũng  răm  rắp  nghe  theo.Đến  khi thất  thế  sa  cơ,  những  kẻ  gần  gũi xu  phụ  đều 

quay mặt đi, những người từng chịu ơn giờ như kẻ thù, bấy giờ dẫu có đem hết 

tâm can mà nói, người ta cũng phớt lờ như chẳng nghe. Cùng là một con người 

ấy, nhưng  lúc thì  vồn  vã nhiệt tình, khi  lại  lơ là  lạnh nhạt, lẽ đời  xưa nay vẫn 

thường như thế. 

Cho nên phải biết rằng, khi trong tay mình đang có quyền thế còn không nên ỷ 

vào, huống chi lại dựa nơi quyền thế của người khác?Huống chi lại dựa vào đó 

để làm nhục kẻ hiền lương? 

Làm nhục người hiền lương là có tội, lại cậy quyền thế để làm nhục người hiền 

lương, ấy là tội chồng thêm tội. Người sang cả có quyền thế, kẻ giàu có cũng có 

quyền thế;người làm quan có quyền thế, những thư lại giúp việc quan cũng có 

quyền thế.Những  quyền  thế  ấy  tuy  khác  nhau, nhưng  cái  tâm  niệm  của  người 

muốn dựa  vào ắt là  giống nhau. Khi  đã nghĩ rằng  mình có  thể dựa vào quyền 

thế, tự nhiên liền có ý muốn làm nhục người khác. 

Nói đến  “hiền lương”  thì  hiền là hiền lành nhân hậu, vốn là phẩm tính ngược 

lại  của  xấu  ác;  còn   lương  là  lương  thiện  trong  sạch,  để  phân  biệt  với  sự  gian 

giảo xảo trá đáng khinh. Cả  hiền và  lương đều là những phẩm tính không nên 

làm  nhục,  thậm chí khi  gặp người  hiền lương  thật không  nên  khởi lên ý niệm 

làm nhục. Cho nên, nếu dựa vào quyền thế để làm nhục người hiền lương thì tội 

lỗi ấy đem so với việc làm nhục những kẻ khác là nặng hơn rất nhiều. 

Trưng dẫn sự tích 

Muốn được thăng chứcmà ám hại người256 

Vào  thời  Nam Bắc triều, đời nhà  Lương, có người họ  Hoành  ở Khúc A, 257cực 

kỳ  giàu  có,  thường  đi  Tương  Châu  buôn  gỗ.Trải  qua  mấy  năm  buôn  bán,  có 

mua  được  mấy  súc  gỗ  lớn,  dài  đến  hơn  50  trượng,  quả  thật  rất  hiếm  có.  Bấy 

giờ,Lương  Võ  đế258 muốn  xây  dựng  chùa  Hoàng  Cơ  phía  trên  lăng  của  Văn 

Hoàng đế259nên tìm mua gỗ quý.Ngay lúc ấy thì gỗ của họ Hoành lại đang được 

chở đến Nam Tân.Quan hiệu úy Nam Tân là Mạnh Thiếu Khanh, vì muốn triều 

đình ban chiếu đề bạt trọng dụng mình, nên nghĩ ra kế lập công bằng cách khám 

xét lục soát quần áo, đồ vật mang theo của họ Hoành, rồi vu cáo đó là đồ ăn cắp, 

lại nói rằng gỗ của họ Hoành lớn dài vượt quá quy chế xưa nay, không phải loại 

gỗ buôn bán nên tịch thu tất cả nhập vào kho, nộp lên Võ đế để dùng xây chùa, 

còn xử họ Hoành tội chết. 

Đến ngày bị hành hình, họ Hoành dặn vợ con đặt vào quan tài mình đầy đủ các 

thứ giấy vàng, bút mực. Họ Hoành lại bảo viết tên họ đầy đủ của Mạnh Thiếu 

Khanh lên hàng chục mảnh giấy rồi nuốt cả vào bụng. 

Họ Hoành bị xử chết chưa quá một tháng thì Thiếu Khanh bỗng nhiên nhìn thấy 

ông ta hiện đến đòi mạng. Ban đầu còn chống cự trốn tránh, sau chỉ thấy luôn 

miệng cầu xin tha mạng, cuối cùng thổ huyết  mà chết. Tất cả  những người  có 

liên quan chính yếu đến vụ án như quan cai ngục, quan văn thảo án, người tâm 

phúc  của  Thiếu  Khanh...  chỉ  trong  mấy  tháng  đều  theo  nhau  bỏ  mạng.  Chùa 

Hoàng Cơ xây dựng vừa xong bỗng tự nhiên phát hỏa cháy rụi, ngay cả những 

phần gỗ chôn dưới đất cũng hóa thành tro, không còn lại gì cả. 



256 Trích từ sách Minh tường ký (冥祥記). (Chú giải của soạn giả) 

257 Nay là huyện Đan Dương thuộc tỉnh Giang Tô. 

258 Lương Võ đế tên thật là Tiêu Diễn (蕭衍), tự Thúc Đạt (叔達), tiểu tự Luyện Nhi (練兒), là hoàng đế mở đầu triều Lương. 

Ông trị vì từ năm 502 đến năm 549. 

259 Cha của Lương Võ đế là Tiêu Thuận Chi (蕭順之) vốn chưa từng làm vua, nhưng khi Lương Võ đế lên ngôi đã truy tôn ông 

ta là Văn Hoàng đế. 

Lời bàn 

Thật  đáng  buồn  thay!  Phước  đức  của  chúng  sinh  thời  suy  mạt  dần  dần  giảm 

thiểu,sản  vật  trong  tự  nhiên  cũng  ngày  càng  kém  cỏi  hơn.  Từ  đời  nhà  Lương 

đến nay, 260bất quá cũng chỉ hơn ngàn năm, thế mà nay thử vào tận núi sâu rừng 

già  cố  tìm  một  cây  gỗ  chừng  hơn  20  trượng  đã  không  thể  được,  huống  chi 

những  cây  đại  thọ  cao  đến  hơn  50  trượng?  Nói  chung,  con  người càng nghèo 

khổ  thì  cây  rừng  càng  nhanh  chóng  bị  chặt  phá  nghiêm  trọng,  huống  chi  lại 

thêm yếu tố đất đai ngày càng bạc màu, kém độ màu mỡ hơn. Trong khoảng đời 

Tùy Đường trở về trước,bông lúa phần nhiều đều dài được hơn một thước, 261rau 

quả đều có  vị  ngon ngọt, hoa cỏ đều tỏa ngát hương thơm, nhưng đến nay  thì 

mọi thứ đều dần dần kém đi không được như xưa. Than ôi! Những lý lẽ sự kiện 

rõ ràng như thế, chỉ tiếc là vẫn còn rất nhiều người không nhận biết, xin nói ra 

đây để nhắc nhở, họa may có người tin nhận được chăng? 

Bắt chó làm chứng262 

Liễu Thăng, tự Bình Chi, người làng Mão Kim, bất tài nhưng chẳng biết do đâu 

lạm nhận được một chức quan nhỏ,ỷ thế hiếp người bất chấp đạo lý, bản tính lại 

tham  lam  ác  độc,  chỉ  tìm  mọi  cách  để  kiếm  cho  được  nhiều  tiền,  dù  đối  với 

người thân cũng không chút lưu tình. Huyện lệnh vùng ấy là Ân Thuật Khánh 

cũng tham lam ác độc, cả hai cùng cấu kết với nhau làm đủ việc xấu ác, kiếm 

được tiền thì chia chác cùng nhau.Những người bị bọn chúng làm hại, ai ai cũng 

đau đớn than khóc,khấn vái tố cáo lên thần linh. 

Chưa được nửa năm thì Liễu Thăng bỗng bất ngờ ngã lăn ra chết thảm.Vào lúc 

chết, mắt tai mũi miệng đều chảy máu tươi. Chỉ mấy hôm sau, Ân Thuật Khánh 

cũng bệnh nặng  rồi chết.Trong khi chờ  nhập liệm, thân thể bỗng hóa  đầy  giòi 

bọ.  Cùng  ngày,  người nô bộc  già của Liễu  Thăng với  con chó trong nhà cũng 

lăn ra chết. Qua một đêm, người nô bộc già bất chợt ngồi dậy, nói với vợ: “Tôi 

đi  đến  âm  phủ  rồi,nhìn  thấy  Diêm  vương  ngồi  trên  điện,  có  quan  binh  đứng 

chầu,hiệu lệnh rất nghiêm, dưới thềm thấy áp giải hai người đến, chính là ông 



260 Tức là tính đến thời đại của tiên sinh Chu An Sỹ (1656-1739). 

261 Thước cổ, tức khoảng 33 cm. 

262 Trích từ sách Công quá cách (功過格). (Chú giải của soạn giả) 

chủ với Ân Thuật Khánh, đều bị đánh khảo bằng roi vọt dữ dội lắm, đến nỗi tôi 

không nỡ nhìn.Diêm vương lại sai mang đến đưa cho tôi một mảnh giấy, trong 

đó ghi số tiền trước đây tôi đã thay ông chủ đi nhận của người ta, còn con chó 

đen vốn thường theo tôi mỗi lần đi nhận tiền, nên cho bắt cả tôi và con chó đến 

để  làm  chứng.Chốc  lát  sau,  trên  điện  có  tiếng  hô:  ‘Liễu  Thăng,  Ân  Thuật 

Khánh, đày cả vào địa ngục, tội này mãi mãi không được ân xá.’Diêm vương lại 

đặc biệt tha tôi trở về dương gian, là có ý muốn tôi kể lại mọi việc cho người 

đời được biết.” 

Lời bàn 

Họ  Ân  cầm  quyền  huyện  lệnh,  gieo  rắc  tội  ác  khắp  nơi,  tàn  hại  muôn  người, 

huống  chi  lại  thêm  họ  Liễu  dưới  tay,  giúp  kẻ  tàn  độc  làm  chuyện  bạo 

ngược?Quả báo vào địa ngục tất nhiên không thể nào tránh được. 

Chịu nhục mà chết263 

Khâu Mạnh Hoalà người trấn Giác Trựcở Côn Sơn, có đứa cháu gọi bằng cậu 

tên là Trâu Thọ, thường gây chuyện bất hòa trong nhà với ông.Khâu Mạnh Hoa 

nói: “Thằng này phải dùng phép quan mà trị, hoặc bắt nó phải chịu nhụcthì mới 

biết hối lỗi.” 

Nghĩ vậy rồi liền sai con trai là Thánh Thờicầm danh thiếp của ông đến đưa cho 

quan phủ, cậy can thiệp vào. Quan phủ sai người cùng đi với Thánh Thời, bắt 

Triệu Thọ đến trước công đường, phạt dùng trượng đánh. 

Trâu Thọ với Thánh Thời là anh em cô cậu, nay thấy Thánh Thời dựa quyền thế 

cửa quan làm nhục mìnhnên căm hận lắm, đến nỗi sau đó phát bệnh cuồng điên, 

rồi cuối cùng tự treo cổ chết. 

Trải  qua  ba  năm,  Thánh  Thời  ngã  bệnh,  dùng  đủ  trăm  thứ  thuốc  thang  cũng 

chẳng thấy công hiệu gì. Một hôm bỗng nhiên bị Trâu Thọ nhập vào xác, kể rõ 

lại  chuyện  cũ,  lại  nói  là  muốn  dùng  dao  đâm  Thánh  Thời.Cha  mẹ  vội  đến 

xem,liền thấy  phía  dưới  cạnh sườn  quả  thật  có  vết  thương  như  dao  đâm.Khâu 

Mạnh Hoa liền dùng lời an ủi Trâu Thọ rằng: “Cháu đã chết rồi, không thể sống 

lại nữa, hay để cậu mợ lập đàn sám hối cầu siêu cho cháu.”Hồn Trâu Thọ nói: 



263 Chuyện này do Đàm công thuật lại chi tiết. 

“Chuyện đã đưa đến Đông Nhạc, cháu cũng không làm gì được nữa.Ngay hôm 

nay sẽ tra hỏi, tất nhiên  anh  ta phải cùng  đi  với  cháu đến đó thôi.”Quả nhiên, 

chưa qua hết ngày hôm đó thì Thánh Thời đã chết. 

Lời bàn 

Thánh Thời chết vào ngày 23 tháng 8 năm Bính Týthuộc niên hiệu Khang Hy 

triều Thanh. 264Về sau tôi có tìm gặp những bạn bè thân hữu của anh ta để gạn 

hỏi chi tiết,họ đều kể lại không khác với lời kể của Đàm công trên đây. 

Không ỷ giàu sang khinh rẻ người cùng khốn 

Giảng rộng 

Giàu sang phú quý hay nghèo khổ khốn cùng đều có nhân duyên, tuy có sự khác 

biệt chẳng giống nhau, nhưng thảy đều là do những gì tự thân mỗi người đã làm 

trong  đời  trước.Nhưng  xét  theo  cảnh  ngộ  trong  hiện  tại  thì  sự  khổ  vui của  kẻ 

nghèo người giàu rõ ràng là cách biệt nhau một trời một vực. 

Người được sống cảnh giàu sang phú quý nên thường giữ tâm trung hậu, thường 

lo nghĩ đề phòng những lúc nguy cấp, luôn kính cẩn giữ mình thận trọng theo 

đạo  lý,  làm  việc  gì  cũng  phải biết  thương  tưởng nghĩ  đến  những người nghèo 

khổ cùng khốn, như vậy mới có thể tăng thêm phúc đức của chính mình. 

Ngược lại, nếu thấy người lâm vào hoàn cảnh khốn cùng không có khả năng tự 

bảo vệ, dễ dàng khinh bạc, liền nhân đó mà đè nén áp bức, xua đuổi, làm nhục 

hay ngược đãi, hoặc dùng mưu mô gian xảo để bắt phải làm theo ý mình, hoặc 

dùng cách cho vay nặng lãi để bóc lột, ắt phải chịu quả báo về sau như thế nào 

có thể dễ dàng biết được, không cần phải nói. 

Nên biết, tiền tài sản nghiệp đều là những thứ đến đi không nhất định, ngày nay 

vườn  hoang  vắng vẻ, năm sau đã thành  chốn  lầu ca  nhộn nhịp, nên  có  ai dám 

chắc  rằng kẻ giàu sang không  có  lúc  trở thành trắng  tay  cùng  khốn? Chi bằng 

sớm biết giữ theo điều nhân hậu, chẳng phải tốt hơn nhiều sao? Người giàu sang 

phú  quý  vốn  luôn  muốn  được  giữ  mãi  cảnh  giàu  sang  phú  quý,  chỉ  tiếc  là 



264 Tức là năm 1696. 

thường  ngược  lại  cứ  gieo  nhân  cùng  khốn.  Tai  họa  ấy  vốn  xuất  phát  từ  chỗ 

không biết đến nhân quả, quên đi tự tánh xưa nay của chính mình. 

Kinh Thí dụ265dạy rằng: “Người có trí nghĩ đến tiền tài vật chất, biết là không 

thể giữ lâu.Vínhư một ngôi nhà bị cháy, người sáng suốt rõ biết sức tàn phá của 

lửa, nên từ khi lửa chưa bốc lên đã kịp gấp rút mang hết tài sản ra khỏi nhà.Vì 

thế, tuy nhà bị cháy rụi nhưng tài sản được bảo toàn trọn vẹn, sau đó xây dựng 

lại nhà cửa, mở mang cơ nghiệp. Người có trí gieo trồng phúc đức, siêng tu bố 

thí cũng  giống như  vậy... 266 Người  ngu si  khi  thấy nhà cháy chỉ biết  tham tiếc 

ngôi nhà,  loay  hoay  tìm  cách cứu  lửa, không  lường biết  được sức tàn phá của 

lửa,  nên  chẳng  những  nhà  đã  không  cứu  được,  mà  tài  sản  cũng  không  còn 

gì.Người tham lam keo lận không biết tu hạnh bố thí cũng giống nhưvậy...” 

Cho nên biết rằng, không khinh rẻ người cùng khốn cũng chính là khéo biết giữ 

gìn sự giàu có của chính mình. 

Trưng dẫn sự việc 

Không chèn ép người nghèo267 

Huyện Ma Thành thuộc tỉnh Hồ Bắccó một vị quannọ, tích lũy tài sản được cả 

ngàn lượng bạc, chuẩn bị để chuộc lại ruộng đất đã bán trước đó 20 năm. 

Đứa  con  trai  trong  nhà  vừa  được  12  tuổi,  biết  chuyện  ấyliền  thưa  hỏi  cha: 

“Những người mua ruộng của nhà mình trước đây, tổng cộng có bao nhiêu gia 

đình?”Người cha nói: “Khoảng hơn hai mươi nhà.”Đứa con lại hỏi:“Các nhà ấy 

mua ruộng của mình rồi, sửa sang gầy dựng tốn kém hết bao nhiêu?”Người cha 

liền tính hết các loại phí tổn rồi cho con biết. 

Khi ấy, đứa con mới khoan thai nói: “Như vậy, nếu mình chuộc lại theo giá bán 

trước  kia thì  các  gia  đình  ấy  đều  phải  chịu  thiệt  thòi  nhiều  lắm. 268Ví  như  nhà 



265 Thật ra đoạn này trích nguyên văn từ Chúng Kinh tuyển tạp thí dụ (眾經撰雜譬喻), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng 

kinh thuộc tập 4, kinh số 208, tổng cộng có 2 quyển, do ngài Đạo Lược tuyển soạn, ngài Cưu-ma-la-thập dịch vào đời Dao 

Tần. Đoạn trích này bắt đầu từ dòng thứ 10, trang 531, tờ b, thuộc quyển 1. 

266 Chỗ này soạn giả có lược bỏ một đoạn văn kinh. 

267 Trích từ sách Cảm ứng thiên chú chứng (感應篇註證). (Chú giải của soạn giả)  

mình  có  chuộc  lại  được  ruộng,  ắt  cũng  bị  thương  tổn  âm  đức.Huống  chi  nhà 

mình có tiền thì lo gì không có ruộng, đâu cần phải tranh lấy số ruộng đang nuôi 

sống hơn hai mươi gia đình ấy?Hơn nữa,các nhà nghèo ấy mua được ruộng rất 

khó  khăn,  còn  nhà  mình  muốn  mua  ruộng  lại  dễ  dàng.Ví  nhưhọ  nhận  lại  tiền 

của mình theo giá trước đây, nay đi mua ruộng thì chỉ còn được phân nửa diện 

tích, chưa nói đến việc nhà nghèo khổ cầm được tiền vào tay thì đâu dễ không 

bị hao hụt ít nhiều?” 

Người cha suy nghĩ hồi lâu rồi nói: “Những gì con nói rất hợp lý, nhưng có 18 

mẫu  ruộng gần phần mộ  ông bà thì nhất định phải chuộc  lại để dùng vào việc 

cúng tế và tảo mộ, ngoài ra thôi không chuộc nữa.” 

Đứa  con  lại  nói:  “Nếu  nhất  định  phải  thế  thì  nên  theo  giá  hiện  nay  mà  mua, 

không nhất thiết phải nói là chuộc lại.” 

Người cha làm theo lời con.Do đó, những người có ruộng hết sức cảm kích ân 

huệ ấy, thường đến miếu thờ Mãnh Tướng trong làng để cầu thần gia hộ cho ân 

nhân. 

Khi người con ấy được 18 tuổi, thi cử liên tiếp đỗ đạt nên được đề bạt làm đến 

chức Thái thú Nghiêm Châu.Một hôm,anh đang cưỡi ngựa qua cầuthì con ngựa 

bỗng trở chứng lồng lên nhảy vọt xuống sông.Ngay lúc nguy cấp ấy, bỗng thấy 

vị  Mãnh  Tướng  hiện  ra  trên  không  trung, đưa  tay  đỡ  lấy  anh, đặt  ngồi  xuống 

ngay ngắn bên thành cầu.Khi ấy mới biết việc người dân lâu nay cầu khấn cho 

anh quả thật có cảm ứng. 

Về sau, người này sống thọ đến hơn 80 tuổi. 

Lời bàn 

Theo khế ước mà chuộc lại ruộnglà hoàn toàn đúng lý chính đáng,lại có vẻ như 

không gây tổn hại cho người khác. Nhưng một đứa trẻ mới chừng ấy tuổi mà có 

thể suy xét thấy được những điều tiềm ẩn bên trong sự việc, thật đáng được cả 

thần và người kính trọng, được dồi dào phước đức và tuổi thọ. 



268 Theo đây mà suy luận thì có thể biết là trong khế ước mua bán trước đây hẳn có điều khoản thỏa thuận là người bán ruộng 

sau này có thể chuộc lại theo giá đã bán. Cũng chính vì thế nên vị quan này mới chuẩn bị tiền bạc để chuộc lại. 

Khơi dậy lòng trắc ẩn269 

Mai  công  là  người  ở  Tương  Châu,  thuộc  tỉnh  Hồ  Nam,  trước  đây  từng  làm 

huyện  lệnh  Cố  An.Một hôm,  có  viên  quan  nội  giám  mang  đến  biếu Mai  công 

cái giò lợn, nhờ đòi giúp một món nợ. Mai công cho nấu chín giò lợn, mời quan 

nội  giám  đến  cùng  uống  rượu  rồi  cho  gọi  người  thiếu  nợ  kia  đến  trách 

mắng.Người kia biện bạch rằng bởi nhà nghèo khổ quá.Mai công quát: “Thiếu 

nợ người quyền quý lại dám đem cảnh nghèo ra để khất sao? Phải trả ngay hôm 

nay, nếu chậm trễ ta phạt trượng đến chết.” 

Người thiếu nợ khóc mà lui ra, quan nội giám có vẻ hơi động lòng trắc ẩn, Mai 

công liền gọi người kia lại, buồn bã nói: “Thật lòng ta cũng biết anh nghèo lắm, 

nhưng cũng đành vậy chứ không còn cách nào khác.Thôi anh về gấp rút bán vợ 

bán con đi, rồi đem tiền đến đây trả cho quan.Chỉ có điều,ta thân làm quan phụ 

mẫu, như  cha  mẹ  của  dân, thật  không  nỡ  khiến  gia đình  anh  phải cốt  nhục  ly 

tán, thôi ta chậm cho anh một ngày, anh về vĩnh biệt vợ con đi, xem như trong 

kiếp này không còn được gặp nhau nữa.” 

Mai công nói đến đây thì người thiếu nợ đau lòng quá khóc rống lên.Mai công 

cũng khóc, quan nội giám cũng bật khóc, liền thôi không đòi nợ nữa, sau lại hủy 

luôn giấy nợ. 

Về sau Mai công làm quan đến chức Thị lang, đường công danh càng thêm vinh 

hiển. 

Lời bàn 

Mai  công  không  uốn  mình  làm  theo  như  ý  muốn  nhờ  vả  của  quan  nội 

giám,nhưng  cũng  không  làm  tổn  thương  tình  cảm  với  ông  ta,  lại có  thể  khiến 

cho một tấm lòng tham lam âm thầm đổi thay chuyển hóa, chìa khóa cốt yếu để 

làm được tất cả những điều đó chính là ở chỗ khơi dậy lòng trắc ẩn trong lương 

tri con người. 



269 Trích từ sách Công quá cách (功過格). (Chú giải của soạn giả) 

Thân cận người hiền thiện, xa lánh kẻ xấu ác 

Giảng rộng 

Đế quân dạy rằng:  “Gặp người người hiền thiện phải thân cận, gần gũi, vì có 

 thể giúp ta tăng thêm đức tốt của tâm, hạnh lành của thân. Gặp người xấu ác 

 phải xa lánh ngay, vì chỉ trong chớp mắt có thể mang đến cho ta tai họa khôn 

 lường.”   Người  hiền  thiện  với  kẻ  xấu  ác,  hai  đường  tốt  xấu  phân  chia  rõ 

ràng;bàn về khí vị thì khác nào như cỏ huân thơm ngát với cỏ du hôi hám;bàn 

về phẩm loại thì giống như chim phụng cao quý với chim cú đáng ghét. Cho nên 

mới nói rằng:  “Gần mực thì đen, gần đèn thì sáng.”  Đó là lý lẽ rất tự nhiên. 

Thân cận, gần gũi người hiền thiện thì đức hạnh cao quý trong sáng của họ sẽ có 

tác  dụng  hun  đúc,  vun  bồi  cho  bản  thân  ta.  Xa  lánh,  tránh  né  kẻ  xấu  ác  thì 

những tai ương do kẻ ấy gây ra sẽ không dựa vào đâu để có sự dây dưa liên hệ 

mà  gây  họa  cho  ta.  Từ  hàng  thiên  tử  cho  đến  dân  thường,  từ  xưa  nay  ai cũng 

xem việc gần người hiền, xa kẻ ác là quan trọng thiết yếu bậc nhất. Ấy là vì qua 

suy xét luôn thấy rằng những tác động, ảnh hưởng của hoàn cảnh chung quanh 

thường  âm  thầm  làm thay  đổi  tính  nết, tình  cảm  con  người.  Người  hiền  thiện 

không  phải  lúc  nào  cũng  làm  việc  thiện,  nhưng  trong  mọi  lúc  suy  nghĩ,  nói 

năng, hành động, nếu nhận ra điều xấu ác thì lập tức xa lìa. Người xấu ác không 

phải lúc nào cũng làm việc ác, nhưng trong mọi lúc nói suy nghĩ, nói năng, hành 

động, nếu nhận ra điều thiện liền tự nhiên tránh đi. Lấy ví dụ như tôi muốn làm 

một việc thiện, giúp một người nghèo, cứu một sinh mạng, người hiền thiện nếu 

thấy biết như vậy ắt tìm mọi cách tán thành, hỗ trợ, vì cho rằng việc làm ấy chắc 

chắn sẽ có phước lành, nhưng người xấu ác thấy vậy lại sẽ tìm đủ cách ngăn trở, 

vì cho đó là chuyện viển vông vô ích. 

Người  khuyên  răn  đã  tận  tâm  hết  lời  răn  nhắc,  có  lẽ nào  người  được  nghe  lại 

không hết sức nỗ lực làm theo? Theo chỗ tôi biết, có rất nhiều người nhờ hoàn 

cảnh chung quanh tốt đẹp mà được thay đổi tốt hơn. Bà mẹ của Mạnh tử vì dạy 

con mà dời nhà đến 3  lần, vì sợ  con  học quen theo  chuyện  xấu ác. Bậc thánh 

hiền còn như thế, huống chi những kẻ tầm thường? 

Mà  cũng  không  chỉ  riêng  trong  loài  người,  cho  đến  muôn  loài  cũng  đều  như 

vậy. Thuở xưa, ở nước Hoa Thị có một con voi trắng, sức mạnh có thể tiêu diệt 

kẻ thù địch. Khi người trong nước phạm tội chết, vua liền ra lệnh bỏ vào chuồng 

cho voi đạp chết. Về sau, chuồng voi bị cháy nên người ta chuyển nó về nơi ở 

mới, gần một ngôi chùa. Voi được nghe vị tỳ-kheo trong chùa tụng kinh Pháp 

cú, đến câu “Làm thiện được sinh cõi trời, làm ác phải xuống địa ngục” thì lộ vẻ 

kinh sợ, dường như có chỗ nhận hiểu. Từ đó khi người ta mang tội nhân đến thì 

voi  không  đạp  chết  nữa,  chỉ  đưa  vòi  ngửi,  thè  lưỡi  liếm  mà  thôi.  Vua  biết 

chuyện ấy, liền đưa voi đến ở gần lò mổ. Voi thường ngày nhìn thấy cảnh giết 

hại, tâm xấu ác lại hừng hực bốc lên như xưa. 

Cho  nên,  ảnh  hưởng  của  những  điều  thấy  nghe  chẳng  phải  là  quan  trọng  lắm 

sao? Gặp được người hiền thiện, chẳng những là tự thân mình nên thân cận gần 

gũi,  mà  còn  phải  khuyên  dạy  con  em  mình  cũng  nên  thân  cận  gần  gũi.  Lại 

không  chỉ  dạy  con  em  mình  thân  cận  gần  gũi,  mà  đối  với tất  cả  những người 

thân thiếthoặc quen biết, mỗi khi có dịp trò chuyện đều nên khuyên họ thân cận 

gần  gũi  người  hiền  thiện  ấy.  Ngược  lại,  nếu  thấy  kẻ  xấu  ác,  chẳng  những  tự 

mình  phải  tránh  né,  xa  lánh,  mà  còn  phải  khuyên  con  em  mình  xa  lánh.  Lại 

không chỉ  dạy  con  em  mình  xa  lánh,  mà đối  với tất cả những  người  thân thiết 

hoặc quen biết, nếu có dịp nói ra một lời trung thực thì đều nên khuyên họ phải 

tránh xa kẻ ấy. 

Vì sao vậy? Vì hai đường thiện ác không theo cùng hướng, không thể cùng đi. 

Nếu  không  được  thân  cận  gần  gũi  người  quân  tử,  ắt  sẽ  phải  gần  gũi  kẻ  tiểu 

nhân. Người hiền thiện rất dễ bị lôi cuốn vào đường xấu ác, nhưng người xấu ác 

lại rất  khó chuyển hóa đi  theo  đường  thiện.  Tôi thường  thấy  những người  dân 

quê  xóm  nhỏ  suốt  ngày  tụ  tập,  nói  năng  bừa  bãi;  có  kẻ  thì  rượu  chè  say  sưa 

hung hãn, dẫn đến chỗ tan nhà nát cửa, thân mạng cũng không còn; có kẻ thì ưa 

dùng sức mạnh,  gây  gổ  đấu đá, lại  cũng dẫn đến tan  nhà  mất mạng;  lại  có  kẻ 

đắm  chìm  trong  cờ  bạc,  mê  say  gái  làng  chơi,  lại  cũng  tan  nhà  nát  cửa,  thân 

mạng không còn. Xét kỹ những việc tự rước tai ương, gây bao họa hại như thế, 

nguyên nhân ban đầu cũng chỉ khởi sinh bất quá là từ vài ba tên đồng lòng hợp 

ý, trong một lúc cao hứng làm ra những việc xấu ác, rồi những người khác dần 

dần bắt chước làm theo, hoàn toàn không ngờ được là tai họa về sau lại có thể 

nặng nề ghê gớm đến như thế. Ví như có thể đem tấm lòng nhiệt thành thân cận 

gần gũi những kẻ vô loại ấy mà đổi thành thân cận gần gũi người hiền thiện; có 

thể sử dụng những tiền bạc tổn phí để kết giao với đám đầu trâu mặt ngựa ấy để 

kết giao với những bậc quân tử đức hạnh cao thượng, thì hẳn là đã có thể tu tập 

được thiện nghiệp,  vun bồi thêm đức  hạnh, chuyển họa  thành phúc, mà sự lợi 

lạc dài lâu cũng không chỉ dừng lại ở đó. 

Vì đâu nên nỗi rơi vào những tình trạng không lối thoát như trên? Ấy là bởi cha 

mẹ,  vợ  con  đều  là  những  người  thân  thích  thương  yêu  nhất  của  họ, nhưng  đã 

không thận trọng trong việc giữ gìn bảo vệ, để cho họ gần gũi tiếp xúc với đám 

vô loại hư hỏng, thật đau xót đáng thương thay! Để việc đã xảy ra rồi mới hối 

tiếc, sao bằng hết sức thận trọng xa lánh ngay từ đầu? 

Trưng dẫn sự tích 

Mười lần mang lễ cầu học270 

Đời Bắc Tống có người tên Mã Thân, tự là Thời Trung, tuổi còn trẻ đã đỗ tiến 

sĩ.Trong khoảng niên hiệu Sùng Ninh đời Tống Huy Tông, 271quan Thượng thư 

Tả  thừa  là  Phạm  Trí  Hư  cấm  hẳn  việc  truyền  bá  học  thuật  Nguyên 

Hữu. 272Những người thuộc Tân đảng của Phạm Trí Hư được bổ nhiệm làm quan 

học sứ các nơi,luôn  tra xét  gắt  gao chuyện này.Những nhà  Nho uyên bác theo 

học với họ Trình273đều sợ mà giải tán cả. 

Bấy  giờ,Mã  Thân  được  bộ  Lạibổ  nhiệm  về  làm  quan  Pháp  tào 274  ở  Tây 

kinh, 275lập tức đến xin theo học, nhưng Trình tiên sinh sợ làm liên lụy đến Mã 

Thân nên dứt khoát từ chối. Mã Thân kiên trì mười lần mang lễ vật đến, lễ lạy 

ngày càng cung kính hơn, lại nói: “Nếu Thân này được nghe đạo thì chết cũng 

không hối tiếc, huống hồ chưa hẳn đã phải chết.” 

Từ đó kiên trì lui tới tham học với Trình tiên sinh đến ba năm, bất kể khi nào 

vừa  rảnh được việc công, dù  gặp  mưa gió  cũng  không ngần ngại, đều  tìm đến 

chỗ Tiên sinh để học. Bạn đồng liêu  có nhiều  lời chê  bai  công  kích, Mã Thân 



270 Xem trong Bản truyện (本傳). (Chú giải của soạn giả) 

271 Tức là từ năm 1102 đến năm 1106. 

272 Theo  Tống sử, phần Huy  Tông – Bản kỷ, thì Nguyên Hữu là niên hiệu đời  Tống  Triết Tông, học thuyết của Tam  Tô (Tô 

Tuân,  Tô  Thức  và  Tô  Triệt)  và  Nhị  Trình  (Trình  Hạo  và  Trình  Di) được  phái  Cựu đảng  lúc  bấy  giờ  phát  triển  mạnh, nên 

người đời gọi là học thuật Nguyên Hữu. Do có sự công kích lẫn nhau giữa Cựu đảng và Tân đảng, nên sang đời Tống Huy 

Tông, Tân đảng nắm được ưu thế liền cấm chỉ việc lưu hành học thuật Nguyên Hữu. 

273Trình Hạo sinh năm 1032, mất năm 1085.Trình Di sinh năm 1033 mất năm 1107. Vì thế, tuy nguyên tác không nói rõ nhưng 

có thể biết là trong khoảng niên hiệu Sùng Ninh (1102 - 1106) thì chỉ có Trình Di còn sống, còn Trình Hạo đã qua đời trước 

đó. 

274 Pháp tào là một chức quan phụ trách mọi việc liên quan đến pháp luật, tức là quan tư pháp. 

275 Tức Lạc Dương. Hai anh em Trình Hạo và Trình Di vốn là người Lạc Dương. 

đều gác ngoài tai không quan tâm đến.Nhờ đó học hỏi được ở Trình tiên sinh rất 

nhiều. 

Lời bàn 

Thời bấy giờ có nhiều học thuyết khác nhau, tranh luận không thôi khiến người 

ta thường sinh tâm nghi hoặc. Bạn đồng liêu đều lo sợ ông gây họa liên lụy đến 

họ,  Mã  Thân  liền  có  ý  muốn  bỏ  quan  chức  để  theo  học  với  Trình  tiên  sinh. 

Người biết chuyện đều thán phục ngợi khen ông là người có chí khí mạnh mẽ 

trong  việc  cầu  học,  tương  lai  chắc  chắn  đức  hạnh  cũng  như  sự  nghiệp  đều  sẽ 

nhờ đó mà phát triển. 

Gặp việc ác không thèm so đo276 

Huyện  Thái  Thương,  tỉnh  Giang  Tô,  có  quan  Hàn  lâm  Học  sĩ  là  Vương  Hiến 

Doãn,  tên húy  là  Cát  Vũ.  Vào  mùa  thu  năm  Nhâm  Tý  thuộc  niên  hiệu  Khang 

Hy, 277 Hiến Doãn vừa thi đỗ Cử nhân, vượt đường xa trở về nhà, đi trong đêm 

gần đến cổng làng thì bỗng gặp một gã say rượu giữ lại, quát hỏi: “Mày là thằng 

nào?”  Lại  cầm  dao  muốn  chém  xuống.  Hiến  Doãn  nghiêm  mặt  nói:  “Ta  họ 

Vương, vừa thi đỗ Cử nhân khoa này.” Gã say rượu liền nói: “Ta chính là đang 

muốn giết tên họ Vương vừa đỗ Cử nhân.” Nói rồi lập tức ra sức tấn công, may 

nhờ khi ấy có nhiều người trong làng kịp đến ngăn cản. 

Hiến Doãn về nhà cũng  không  kể lại  chuyện  này  với ai cả. Sáng  hôm sau,  gã 

say tỉnh rượu, nghe người khác kể lại chuyện đêm qua thì kinh hồn hoảng vía, 

tin chắc việc này thế nào cũng đến tai quan phủ, sẽ bị trừng phạt nặng nề theo 

pháp luật. Gã ta liền nhờ một số người làng cùng đưa đến trước cửa nhà Hiến 

Doãn xin nhận tội. Tiên sinh đóng cửa không tiếp, nói rằng đêm qua mình cũng 

không bị thương tổn gì. Gã kia chẳng biết nói sao, hoang mang thất vọng ra về. 

Lời bàn 

Người có đức hạnh ắt có thể khoan dung tha thứ, vì sự tu tập hàm dưỡng đã đạt 

đến mức tinh thuần tốt đẹp.Người có phúc lớn mới có thể nhẫn nhịn, vì có tấm 

lòng rộng mở bao dung. Thử hình dung Vương Hiến Doãn khi ấy là một người 



276 Chuyện này do Lâu Đông Đường Tốn Hoa đích thân kể lại. (Chú giải của soạn giả)  

277 Tức là năm 1672. 

tuổi trẻ vừa đắc chí, bỗng gặp phải một tên bạo ngược tấn công vào lúc đêm tối 

trên  đường  về  nhà,  thế  mà  chẳng  những  không  thèm tính  toán so  đo  với  hắn, 

cho đến  cũng  không  cần  kể  lại  việc  này  với  người  trong  gia đình,  như  thế  thì 

đâu chỉ là thấy kẻ xấu ác liền tránh xa, mà là thậm chí trong lòng không khởi lên 

cái ý niệm tránh xa đó nữa. 

Chết vì bạn ác278 

Trấn Phủ Lýở Côn Sơncó người tên Mã Kế, tự thị mình giỏi võ nghệ, lắm công 

phu, liền kết nghĩa huynh đệ với mấy tên nữa, cùng tụ tập suốt ngày nhậu nhẹt 

gây sự. Gần đó có một nhà buôn rất giàu, có hai đứa con cũng sai lầm gia nhập 

vào bọn Mã Kế. 

Một hôm, Mã Kế thấy có người khách buôn tên Chung Thông đến trấn này thu 

tiền, nhiều đến mấy trăm lượng bạc, có ý muốn cướp lấy, liền rủ hết bọn đồng 

đảng  cùng  đi,trong  số  đó  thì  hai  đứa  con  nhà  buôn  kia  cũng  đi  theo  nhưng 

không  biết  chuyện  gì  cả.Bọn  chúng đợi  thuyền  vừa  qua  gò  Liên  Hoaliền  đuổi 

theo, giữ thuyền lại rồi cướp sạch hết tiền của. 

Khi người khách buôn Chung Thông vừa lên được trên bờ liền to tiếng hô hoán, 

gọi  mọi người bắt  cướp.  Dân  làng sống  gần  bờ  sông  nghe  tiếng  gọi  cùng  kéo 

đến, bốn phía cùng vây đuổi, lại vừa lúc gặp thuyền tuần tra bắt cướp trên sông 

vừa đi ngang, cùng hợp sức đuổi bắt không sót tên nào cả. 

Bọn Mã Kế sau đó đều lần lượt chết trong lao ngục, còn lại mấy tên Trần Quý, 

Cố Tổ, Chu Nhị thì bị mang ra chém bêu đầu răn chúng vào tháng 7 niên hiệu 

Khang  Hy  thứ  11. 279 Hai  đứa  con  của  nhà buôn  kia  rơi  vào  cảnh tình  ngay  lý 

gian, không biện bạch gì được, cuối cùng bị xử tội tử hình. 

Lời bàn 

Lại  có một  người  được  người  khác  tặng  cho  chiếc  áo,  không  ngờ đó  là  đồ  ăn 

trộm.Sau bị người mất áo bắt đưa lên quan, cuối cùng phải chết trong ngục.Cho 

nên, nhìn thấy những kẻ xấu ác phải biết kinh sợ mà tránh xa đi. 



278 Chuyện này người ở Côn Sơn quê tôi đều biết. (Chú giải của soạn giả)  

279 Tức là năm 1672. 

Không truyền rộng điều ác, thường tán dương điều thiện 

Giảng rộng 

Kẻ gian hiểm luôn đem hết sức lực của mình ra mà ngày đêm cố làm việc ác, đó 

là thực chất của cái ác. Làm việc ác rồi thì phải tìm mọi cách giấu giếm che đậy, 

chỉ sợ người khác biết được, đó là tiếng tăm của cái ác. Những việc xấu ác nếu 

như không ẩn giấu đi thì thế gian này ắt sẽ nối nhau truyền rộng, nhiều đến mức 

không còn chỗ để dung chứa. 

Các  bậc  hiền  triết  ngày  xưa  dạy  rằng:  “Nghe  nói  đến  lỗi  lầm  của  người  khác 

như  nghe  tên  họ  cha  mẹ  mình,  chỉ  có  thể  nghe  nhưng  miệng  không  được  lặp 

lại.” Thật vĩ đại thay! Quả đúng là luận thuyết của bậc quân tử nhân hậu. Những 

kẻ tầm thường nhỏ nhen thường rất thích nghe nói lỗi của người khác, lại quen 

thói rêu rao truyền rộng đến nhiều người khác nữa, luôn nói rằng đó là những 

điều hết sức chắc chắn, xác thực, thậm chí còn tô điểm vẽ vời thêm, khiến cho 

người  khác  phải  tán  hoại  thanh  danh.  Những  kẻ  ấy  nếu  nhưkhông  gặp  tai  họa 

ngay trước mắt do người trừng phạt hoặc bị luật trời tru diệt trong chốnâm ty thì 

quả là hiếm thấy! 

Những điều xấu ác tinh tế nhỏ nhặt tất nhiên không được truyền rộng,mà điều 

xấu ác trong việc lớn lao lại càng không được truyền rộng.Những điều xấu ác ở 

nam giới cũng không được truyền rộng,mà những xấu ác nơi người phụ nữ lại 

càng không được truyền rộng.Những điều xấu ác của tự thân mình thì tất nhiên 

không thể truyền rộng,mà những xấu ác của tổ tiên dòng họ lại càng không thể 

truyền  rộng.  Nói  chung,  tiếng  tăm  lan  truyền  của  những  điều  xấu  ác  càng  lớn 

lao, thì công đức của việc không truyền rộng lại càng lớn lao. Những kẻ không 

lưu tâm đến việc gìn giữ không truyền rộng việc xấu ác,thảy đều không có được 

cái phúc của sự không truyền rộng việc ác. 

Khổng  tử  khi  luận  về  những  lợi  ích  của  niềm  vui  có  dạy:  “Vui  nói  đến  việc 

thiện của người khác.”  “Nói đến”  có nghĩa là truyền rộng cho người khác biết, 

tức là tán dương việc thiện ấy. Con người thật khó nói ra được điều thiện, khó 

làm được  việc thiện.  Nếu thấy được một điều hiền thiện đức hạnh,ta nên ngợi 

khen  truyền  rộng  ra,  ắt  là  người  làm  được  việc  thiện  ấy  sẽ  càng  tinh  tấn  hơn 

trong việc làm thiện, như vậy tức là ta đã cùng làm việc thiện với người. 

Cho nên, việc thiện ở bậc thánh hiền ắt có thể thúc đẩy, phát triển phong tục tốt 

đẹp; việc thiện ở trong xóm làng ắt có thể cảnh tỉnh cải hóa kẻ ương ngạnh ngu 

si. Chỗ cốt yếu để có thể đạt được kết quả như vậy chính là nhờ có sự ngợi khen 

xưng tán, không để tâm thiện của người khác bị che lấp quên lãng không ai biết 

đến. 

 “Điều thiện”  trong lời dạy của Đế quân có ý nghĩa rất rộng, bao gồm từ lời nói 

đến việc làm, dù nhỏ nhặt hay lớn lao, cho đến hết thảy những điều mắt thấy tai 

nghe khắp chốn xa gần, từ xưa đến nay. 

Việc  “tán  dương”   cũng  mang ý nghĩa  rất  rộng, bao gồm  cả  việc dùng lời  nói 

hay giấy  bút để ngợi  khen  tán thán điều  thiện; hoặc khuyến khích người khác 

ngợi khen tán thán điều thiện; hoặc tự mình làm, hoặc dạy bảo người khác làm 

việc ngợi khen tán thán điều thiện. 

Trưng dẫn sự tích 

Khẩu nghiệp đời trước280 

Khi đức Phật đang thuyết pháp tại tinh xá Kỳ Hoàn, có 60 vị Bồ Tát vừa mới 

phát  tâm  Bồ-đề,  cùng  tìm  đến  chỗ  Phật,  đảnh  lễ  năm  vóc  cùng  sát  đất, 281rồi 

nước  mắt  tuôn  như  mưa,  mỗi  người  đều  muốn  thưa  hỏi  về  nghiệp  duyên  đời 

trước của mình. 

Đức Phật dạy: “Vào thời đức Phật Câu-lưu-tôn282 ra đời, tất cả các ông đều xuất 

gia học đạo, nhưng không bao lâu thì tâm đạo dần dần thối thất. Thời bấy giờ có 

một vị thí chủ đức tin sâu vững, hết sức cung kính cúng dường hai vị pháp sư. 

Khi ấy, các ông lại sinh tâm ganh tỵ, liền đến chỗ vị thí chủ kia mà nói lỗi của 

hai pháp sư, khiến người thí chủ kia dần dần khởi tâm khinh dễ, xem thường hai 

vị pháp sư, tự dứt mất căn lành. Do nhân duyên xấu ác đó mà các ông đều đã bị 



280 Trích từ kinh Phát giác tịnh tâm (發覺淨心經). (Chú giải của soạn giả) Kinh này được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng 

kinh  thuộc tập 12, kinh số 327, tổng cộng có 2 quyển,  do ngài Xà-na-quật-đa dịch vào đời Tùy. Tuy nhiên, đoạn  trích này 

thật ra là được trích lại từ sách Pháp uyển châu lâm (sách đã dẫn) quyển 58, bắt đầu từ dòng thứ 27, trang 726, tờ b, mở đầu 

bằng câu: 如發覺淨心經云- Như Phát giác tịnh tâm kinh vân (Như trong kinh Phát giác tịnh tâm có nói rằng). Như vậy, An 

Sỹ  toàn  thư  đã  căn  cứ  câu  này  để  dẫn  chú  chứ  không  trích  trực tiếp  từ  kinh  văn.  Chúng  tôi  cũng  đã  tham  khảo  Kinh văn trong Phát giác tịnh tâm kinh, quyển 1, bắt đầu từ dòng thứ 10, trang 43, tờ c, và thấy kinh văn trình bày chi tiết hơn nhưng 

nội dung đại lược không khác nhiều. 

281 Năm vóc chỉ năm phần của thân thể, tức là đầu và hai khuỷu tay, hai đầu gối. Người lễ lạy hết sức cung kính thì năm vóc đều 

mọp xuống sát đất (五體投地 - ngũ thể đầu địa). 

282 Tức là vị Phật đầu tiên trong số 1.000 vị Phật của Hiền kiếp. 

đọa vào đủ bốn loại địa ngục, 283 trải qua hàng vạn năm, sau đó mới được sinh 

làm người, nhưng trong 500 kiếp thường phải chịu cảnh mù lòa, ngu si không trí 

tuệ,  bị  người  khác  khinh  miệt.  Trong  tương  lai,  các  ông  sau  khi  chết  rồi,vào 

khoảng 500 năm mà Chánh pháp suy diệt, lại sẽ phải sinh ra ở những cõi nước 

xấu ác đầy dẫy những người xấu ác, làm người hèn kém hạ tiện ở đó, thường bị 

người  khác  phỉ báng, tự  mình quên mất  bản  tâm. Trải qua hết  500 năm ấy rồi 

mới dứt trừ được hết thảy nghiệp chướng, được sinh về cõi nước của đức Phật 

A-di-đà  ở  thế  giới  Cực  Lạc,  được  đức  Phật  A-di-đà  thọ  ký  cho  việc  về  sau 

chứng quả Bồ-đề.” 

Lời bàn 

Các tội lỗi như hủy báng Tam bảo, bác bỏ nhân quả, giết cha, giết mẹ, giết A-la-

hán, đều thuộc về tội nặng nhất, đó là vìnhững tội này làm dứt mất căn lành, che 

lấp trí tuệ của người khác. 

Người thế tục khi thấy kẻ khác thiết trai cúng dường chư Tăng Ni, nói ra những 

lời ngăn cản, thường là có hai nguyên do: Một là bẩm tính cay nghiệt, chỉ biết 

lấy việc chê trách chế nhạo người khác mà cho là giỏi giang, tài cán; hai là mê 

muội  không biết có chuyện kiếp trước đời sau,  nên  không biết  rằng ngôi Tam 

bảo là ruộng phước lớn của thế gian. 

Dư báo của khẩu nghiệp284 

Ở nước  Kế  Tân285 có  vị A-la-hán tên là Ly  Việt,vào trong  núi sâu tu tập thiền 

định.Một hôm, có kẻ mất trâu đi tìm, theo dấu vết mà đến chỗ đó. Gặp lúc ngài 

Ly Việt đang nấu cỏ để nhuộm y, bỗng tấm y biến thành da trâu, nước nhuộm 



283 Theo Kinh văn thì bốn loại địa ngục mà các vị này đã từng trải qua là: 1. Địa ngục A-tỳ, nơi tội nhân bị hành hạ không lúc 

nào gián đoạn nên gọi là vô gián; 2. Địa ngục Đẳng hoạt, nơi tội nhân không thể chết, tuy bị hành hạ quá mức khổ sở nhưng 

một khi vừa chết đi sẽ lập tức sống lại để tiếp tục chịu tội, do đó mà gọi là đẳng hoạt; 3. Địa ngục Hắc thằng, nơi tội nhân bị 

buộc bằng những dây  xích màu đen, rồi bị băm  vằm, cưa  xẻ thân thể ra thành nhiều mảnh; 4. Địa ngục Tiêu nhiệt, nơi tội 

nhân bị lửa sinh ra từ chính thân thể của mình thiêu đốt nóng bức khổ sở vô cùng. 

284 Trích từ kinh Tạp bảo tạng (雜寶藏經). (Chú giải của soạn giả) Kinh này được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc 

tập 4, kinh số 203, tổng cộng có 10 quyển, do các ngài Kiết-ca-dạ và Đàm Diệu cùng dịch từ Phạn văn sang Hán văn vào đời 

Nguyên Ngụy. Câu chuyện này bắt đầu từ dòng thứ nhất, trang 457, tờ b, thuộc quyển 2. Tuy nhiên, thật ra An Sỹ toàn thư 

đã không trích  trực tiếp từ đây, mà trích lại  từ sách  Pháp uyển châu lâm (sách đã dẫn), quyển 57, bắt đầu từ dòng thứ 26, 

trang  718,  tờ  a,  mở  đầu  bằng  câu:  又雜寶藏經云–  Hựu  Tạp  bảo  tạng  kinh  vân  (Lại  như  trong  kinh  Tạp  bảo  tạng  có  nói 

rằng.) 

285 Một quốc gia thời cổ thuộc miền tây bắc Ấn Độ, nay thuộc vùng Kashmir. 

biến  thành  máu trâu, cỏ  nấu  biến thành thịt trâu, bình  bát đang ôm biến thành 

đầu trâu.  Người chủ  mất  trâu thấy  vậy  liền bắt  ngài đưa lên quan địa phương, 

tống giam vào ngục, ở trong ngục 12 năm phải lo việc nuôi ngựa và dọn phân 

ngựa. 

Khi  nghiệp  duyên  sắp  hết,  đệ  tử  của  ngài  Ly  Việt  từ  xa  dùng  thần  nhãn  nhìn 

thấy thầy mình bị giam trong ngục ở nước Kế Tân, 286 liền đến nói với vua nước 

ấy.  Vua  nghe  xong  nói  rằng,  trong  ngục  nếu  có  vị  tăng  nàoxin  ra  khỏi  ngục. 

Ngài Ly Việt vừa nghe thì râu tóc tự rụng, toàn thân bay vọt lên giữa hư không, 

hiện đủ 18 phép biến hóa. 287Đức vua nhìn thấy lấy làm xấu hổ, quỳ xin sám hối 

tội đã giam cầm A-la-hán. 

Ngài Ly Việt liền dạy rằng: “Vua không có tội, đó là do nghiệp duyên đời trước 

của ta. Trong đời quá khứ, ta có lần bị mất trâu, nhân đó mà nghi ngờ vu oan 

cho một vị A-la-hán, mắng chửi vị ấy suốt một ngày đêm.Do tội ấy mà đã phải 

đọa vào ba đường ác, gánh chịu vô số khổ não. Đến nay tai ương vẫn còn chưa 

dứt, nên tuy đã chứng quả A-la-hán mà vẫn bị vu oan, báng bổ.” 

Lời bàn 

A-la-hán là bậc tu hành đã dứt được sự tái sinh, thoát khỏi luân hồi, vậy mà vẫn 

không thoát được dư báo của nghiệp, đó là vì kẻ oan gia đối nghịch của họ vẫn 

còn đó. Tuy nhiên, cần phải biết rằng nghiệp quả mà vị A-la-hán lãnh chịu hoàn 

toàn  không  giống  với  nghiệp  quả  mà  người  đời  lãnh  chịu.Cũng  như  đồ  đựng 

thức ăn của chưthiên tuy giống nhau, nhưng thức ăn có sự tinh khiết hay thô xấu 

khác nhau, lại cũng  giống nhưvoi, ngựa với  thỏ, ba con thú  cùng bơi qua  một 



286 Phần trích này có lược bỏ một đoạn, theo kinh văn thì ngài Ly Việt có đến 500 người đệ tử chứng quả A-la-hán, nhưng trong 

suốt  thời  gian  trước  đó  họ  sử  dụng  thần  nhãn để  tìm  kiếm  ngài  mà  đều  không  thể  thấy  được.  Đó  là  do  nghiệp  duyên  che chướng mà thành, khiến ngài phải chịu đủ quả báo xấu trong 12 năm. Chỉ đến khi nghiệp duyên sắp hết họ mới có thể nhìn 

thấy được ngài. 

287 Đoạn này  do lược bỏ  kinh  văn nên thành hơi tối nghĩa. Theo kinh  văn  thì vua  sai người  vào ngục để thả ngài Ly Việt ra, 

nhưng họ không thể tìm được ngài, vì khi ấy ngài không mang hình tướng của một vị tăng mà là một người chăn ngựa quần 

áo rách rưới, để râu tóc dài. Những người này liền báo lại với đức vua như vậy. Vua không biết phải làm sao. Vị đệ tử của 

ngài Ly  Việt liền nói: “Chỉ cần bệ hạ nói ra lời phóng thích, thầy tôi tự khắc có thể ra khỏi ngục.” Vua nghe lời liền ở tại 

cung điện lên tiếng nói: “Trong ngục nếu có vị tỳ-kheo nào, xin tùy ý ra khỏi ngục.” Ngay khi ấy, ngài Ly Việt liền hóa hình 

trở lại thành một vị tăng A-la-hán trang nghiêm, từ trong ngục bay ra bên ngoài, hóa thân lên hư không, hiện đủ 18 phép thần 

biến. 

dòng  sông,nhưng  cảm  nhận  của  mỗi  con  về  độ  sâu  của  dòng  sông  đều  khác 

nhau.Vì thế nên không thể luận giải sự việc theo cùng một cách như nhau được. 

Quả báo của lời nói thêu dệt288 

Huyện Nghi Hưng thuộc tỉnh Giang Tô có người tên Phan Thư Thăng, tên húy 

là  Tông  Lạc,  vào  mùa  thu  năm  Giáp  Tý  trong  khoảng  niên  hiệu  Khang 

Hy, 289một hôm nằm mộng thấy mình đi đến điện Quan đế,gặp lúc đang chuẩn bị 

phát quyển thi. Khi xướng tênvị thủ khoa, người bên cạnh liền đá nhẹ vào chân 

ông, đến tên người đỗ thứ hai thì chính làtên ông, rồi đến người đỗ thứ ba, thứ 

năm... đều không  thấy  ai đến.Lại thấy  trên tường  treo  một tấm bảng  vàng,  ghi 

tên người đỗ thủ khoa có hai chữ “Vi Tiếp” nhưng không thấy ghi họ gì. Trong 

chốc lát bỗng thấy có một người mặt đỏ cầm mũ khôi nguyên đến đội lên đầu 

mình. 

Phan  Thư  Thăng  tỉnh  dậy  lấy  làm  ngờ  vực  lắm.  Đến  lúc  niêm  yết  bảng,  quả 

nhiên Phan Thư Thăng đỗ thủ khoa đúng như trong mộng.Nhân đó Thư Thăng 

liền thử dò hỏi xem có ai là người mang tên “Vi Tiếp”. Không bao lâu sau liền 

tìm  ra được người ấy chính  tên  là Phó  Lộc Dã, người  huyện Lâu  ở Giang Tô, 

liền tìm đến thăm viếng. Nhân đó mới biết họ Phó là người vốn nổi tiếng giỏi 

văn chương từ lâu,quan chủ khảo đã định  chấm đỗ đầu.Qua hai trường thi,  họ 

Phó đều đứng đầu, kết quả chấm bài hết sức tốt đẹp, nhưng không biết sao đến 

trường thi thứ ba thì quyển thi của họ Phó bị thất lạc không tìm thấy, vì thế mà 

bị đánh rớt. 

Họ Phó vốn có tài ăn nói, bình sinh vẫn thường nhiều lời thêu dệt hoa mỹ, lại 

thích nói  những  chuyện  khiếm  khuyết của người  khác,  nên phải  chịu  quả  báo 

như thế.  Sau khi  yết bảng  rồi, quan chủ khảo vì  yêu  thích văn chương  của họ 

Phó nên có đặc biệt cho mời đến gặp mặt. 

Từ  đó  về  sau,họ  Phó  ôm  hận  trong  lòng  ấm  ức  không  nguôi,  chẳng  bao  lâu 

thành bệnh cổ trướng mà chết. 



288 Chuyện này do Trầm Vĩnh Tư kể lại. (Chú giải của soạn giả) 

289 Tức là năm 1684. 

Lời bàn 

Khẩu nghiệp của những người viết văn chỉ riêng có việc nói thêu dệt là thường 

gặp nhất.Những tâm sự đau lòng của người khác, họ lại có thể bóp méo thành 

chuyện thị phi đàm tiếu, khiến người truyền nói càng thích thú bao nhiêu thì nạn 

nhân càng đớn đau ôm hận sâu xa bấy nhiêu. Thường thấy những nhà văn có tài 

trí nhưng lại nghèo cùng khốn khổ,vất vả khó nhọc, thậm chí cuộc sống không 

bằng  được  hạng  bình  dân  buôn  gánh  bán  bưng,  không  kiếm  nổi  miếng  cơm 

manh áo cho  đầy  đủ. Thực trạng ấy  há  có  thể  lại không do nhân duyên từ  đời 

trước? Nếu có thể nuôi dưỡng tâm nhân hậu, thường ôm lòng lo nghĩ đến việc 

tán  dương  điều  thiện,  không  truyền  rộng  điều  ác,  thì  bốn  nghiệp  xấu  của 

miệng290dù không muốn giảm bớt cũng tự nhiên được giảm bớt. 

Miệng nói đúng thật thì lòng không được nghĩ quấy 

Giảng rộng 

Miệng  là cửa ngõ  vào  ra của thân.Thức  ăn đưa vào  miệng,nhờ đó nuôi  dưỡng 

thân xác.Lời  nói phát  ra từ  miệng,nhờ đó biểu đạt những  gì nuôi  dưỡng  trong 

tâm ý. Lời nói ra phải phù hợp với những gì suy nghĩ trong lòng, thì mới có thể 

khiến cho người khác phân biệt đúng sai, phải trái.Nếu không được như vậy, ắt 

chỉ là hạng xảo trá, gian ngụy khó lường. Kẻ chuyên dùng cơ mưu xảo trá với 

người, lời nói còn chưa lập được chút công đức gì thì trước đó đã tạo ra biết bao 

lầm lỗi.Người đời thất bại do lời nói quả thật không ít. 

Miệng  không  thể  suy  xét,  chỉ tâm  mới  có  khả  năng  suy  xét.Miệng  do tâm  sai 

khiến, nên nói ra lời dối trá là miệng, nhưngchủ ý nói ra lời dối trá để lừa gạt 

người kháclại chính là tâm. Con người khi giao tiếp mà trong lòng ngoài miệng 

chẳng được  như nhau thì  không phải  lỗi  của miệng,  mà chính tại tâm.Chỉ  cần 

giữ  tâm  trong  sáng  minh  bạch  thì  lời  nói  tự  nhiên  sẽ  không  còn  gian  xảo  trí 

trá.Người quân tử muốn tu sửa tự thân cần phải thấy được đâu là nguyên nhân 

căn bản. 



290 Bốn nghiệp xấu của miệng bao gồm: 1. Nói dối, 2. Nói thêu dệt, 3. Nói hai lưỡi, 4. Nói lời độc ác. 

Trưng dẫn sự tích 

Thề độc phải chịu quả báo tàn khốc291 

Vào thời đức Phật còn tại thế, có vị tỳ-kheo ni tên là Vi Diệu,sau khi chứng đắc 

quả A-la-hánliền tự nói ra với ni chúng những quả báo thiện ác của chính mình 

trong đời trước. 

Tỳ-kheo-ni Vi  Diệu  kể  lại rằng:  “Vào đời quá khứ, ta  từng  làm  vợ của một  vị 

trưởng  giả  rất  giàu có.Ông này  chưa  có  con  nối  dõi,  nhân có  người  tiểu  thiếp 

sinh được đứa con trai nên ta ghen tị mà lén lút giết chết đứa trẻ.Người thiếp ấy 

oán hận lắm, mắng nhiếc rất nhiều câu khó nghe. Khi ấy ta liền tự phát lời thề 

độc rằng: ‘Nếu quả thật tôi giết con của cô thì chồng tôi sẽ bị rắn cắn, con tôi 

sinh  ra  sẽ  bị  nước  trôi,bị  sói  ăn  thịt,  tự  tôi  sẽ  ăn  thịt  con  mình,  thân  tôi  sẽ  bị 

chôn sống, cha mẹ người nhà đều sẽ bị lửa lớn thiêu chết.’ 

“Do nghiệp ác đó, sau khi chết ta bị đọa vào địa ngục chịu vô số những khổ não 

đau đớn.Sau khi chịu tội ở địa ngục xong, trong đời này ta được sinh làm con 

gái  một  vị  Phạm  chí. 292Khi  ấy,  ta  mang  thai  sắp  đến  ngày  sinh  nở,  liền  cùng 

chồng đi về nhà cha mẹ.Giữa đường chợt đau bụng sắp sinh,phải dừng lại sinh 

trong đêm dưới một gốc cây, bỗng có một con rắn độc cắn chết chồng ta.Ta đau 


buồn khóc lóc, đợi trời vừa sángthì tay dắt đứa con lớn, tay bồng đứa con nhỏ, 

gạt  nước  mắt  mà  tiếp  tục  lên  đường.  Phía  trước  bỗng  gặp  một  con sông  chắn 

ngang, không có thuyền bè qua lại, ta liền để đứa con lớn ở bờ sông bên này, bế 

đứa con nhỏ bơi qua sông trước, đặt con trên bờ rồi mới quay lại đón đứa con 

lớn.Con  ta  nhìn  thấy  mẹ  thì  từ  bờ sông chạy  ngay  ra,  không  ngờ  liền bị  nước 

cuốn trôi đi mất.Ta không cứu được đứa con lớn, quay lại chỗ đứa con nhỏ thì 

nó đã bị sói ăn thịt mất rồi, chỉ còn thấy máu thịt còn lênh láng nơi ấy.Đau buồn 

thống thiết vì cốt nhục chia lìa, ruột gan ta như đứt đoạn, chết đi sống lại. 



291 Trích từ kinh Hiền ngu nhân duyên (賢愚因緣經). (Chú giải của soạn giả) Kinh này có tên là Hiền ngu kinh (賢愚經) được 

đưa  vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 4, kinh số 202, tổng cộng có 13 quyển, do nhóm của ngài Huệ Giác dịch 

vào đời  Nguyên Ngụy. Tuy nhiên, An Sỹ toàn thư đã  không  trích dẫn trực tiếp từ  kinh này mà trích lại  từ sách Pháp uyển 

châu  lâm (sách đã dẫn), quyển 58, bắt đầu từ dòng thứ 16, trang 725, tờ a, mở  đầu bằng  câu:  又賢愚經云-  Hựu Hiền  ngu 

kinh vân (Lại trong kinh Hiền ngu có nói rằng). 

292 Phạm chí là danh xưng chỉ một người bà-la-môn phát tâm tu tập giữ hạnh thanh tịnh để cầu sinh về cõi trời Phạm thiên. 

“Ta tiếp tục đi về nhà thì gặp một vị Phạm chí là người quen thân với cha mẹ ta, 

liền  kể  hết  những nỗi  khổ của mình rồi  hỏi thăm sức khỏe  cha mẹ.  Vị  ấy  liền 

nói: ‘Cách đây mấy hôm nhà bị cháy, hai ông bà cùng tất cả người nhà đều chết 

cả.’ Nhân đó, ông liền đưa ta về nhà, nuôi dưỡng như con gái. 293 

Về sau ta lại tái hôn với một người khác, mang thai đến khi sắp sinh nở thìvừa 

gặp lúc chồng ta đi uống rượu về, không ai mở cửa nên tự phá cửa vào.Đang lúc 

say rượu điên cuồng, chồng ta liền trói ta lại rồi đánh đập tàn độc, lại nấu thịt 

đứa con mới sinh bắt ta phải ăn.Ta quá sợ phải cố nuốt vào một miếng, đau xé 

tâm  can.  Sau  việc  đó,  ta  bỏ  chồng  trốn  chạy  đi  thật  xa.  Đến  nước  Ba-la-nại, 

dừng nghỉ dưới gốc câythì gặp một người vừa chết vợ, liềncùng ông ta kết làm 

vợ chồng. Vừa được mấy hôm, người chồng này bỗng lăn ra chết.Theo luật của 

nước ấy, nếu vợ chồng vẫn còn đang sống với nhau thì khi chồng chết,vợ phải 

chôn theo.Thế là ta bị chôn sống theo chồng. May thay lúc đó có một bọn trộm 

cắp kéo đến đào mộ để lấy của cải, ta nhờ đó mà được cứu ra còn sống. 

“Khi ấy ta tự suy nghĩ, không biết mình đời trước đã tạo tội gì mà chỉ trong một 

thời gian ngắn đã phải liên tục gặp những tai họa khủng khiếp đến như thế. Khi 

nghe  biết  đức  Phật  Thích-ca  đang  ở  nơi  tinh  xá  KỳHoàn,ta  liền  tìm  đến  chỗ 

Phật,cầu xin được xuất gia.Vì  trong quá  khứ ta đã có  lần  cúng dường thức ăn 

cho  một  vị  Phật  Bích-chi,  lại  nhân  đó  có  phát  nguyện  tu  hành,nên  nhờ  nhân 

duyên ấy mà đời này được gặp Phật, cuối cùng tu tập chứng đắc quả A-la-hán.” 

Lời bàn 

Thật bi thảm lắm thay,chỉ trong một thời gian ngắn mà liên tiếp gặp những tai 

hoạ  lạ  kỳ  như  thế!Lại  cũng  vui  thích  lắm  thay,  được  gặp  Phật,xuất  gia,  cuối 

cùng chứng đắc quả  A-la-hán!Nghiệp quả bi  thảm ấy chính  là  vì miệng nói  ra 

không  đúng  như  trong  lòng  nghĩ,  phát  lời  thề  độc  để  mong  người  khác  nghĩ 

mình  là ngay thẳng.Còn  quả lành vui  thích ấy là nhờ  cúng dường  thức ăn cho 

Phật  Bích-chi  lại phát nguyện  cầu  đạo  xuất thế. Cho nên nói  rằng: “Họa phúc 

đều do chính mình tạo ra đó thôi.” 



293 Căn cứ các dòng thứ 13 và 14, trang 725, tờ b của quyển 58, sách Pháp uyển châu lâm để bổ sung chi tiết này. An Sỹ toàn 

thư lược bỏ nên làm cho tình tiết câu chuyện ở đây không liền mạch. 

Mù một mắt cho đúng lời thề294 

Tống  Khâm  Tông295bị  giặc  Kim bắt  lên phương bắc. Không  lâu sau, hai nước 

ký  kết  hòa  ước,  Khâm  Tông  bị  giữ  lại.  Hoàng  hậu  Hiển  Nhân296 sắp  về  nam, 

vua cầm tay khóc  mà  nói: “Nếu con được  về nam, chỉ  mong  được phong  làm 

chủ cung  Thái  Ất  là  đủ  rồi,  chẳng  dám  cầu  gì  hơn.” 297Hoàng  hậu  liền thề  với 

vua: “Nếu ta về rồi mà sau này không đón con thì mắt ta sẽ bị mù.” 

Đến khi hoàng hậu về cung rồi, Tống Cao Tông298lại hoàn toàn không có ý tìm 

cách  đón  Khâm  Tông  về  cung.  Hoàng  hậu  buồn  lòng  nhưng  lại  lặng  thinh 

không dám mạnh dạn nói ra. 

Chẳng bao lâu sau hoàng hậu liền bị mù mắt, thầy thuốc khắp nơi không ai chữa 

khỏi.Về  sau  có  một  đạo  sĩ  vào  cung,  dùng  kim  vàng  khêu  vào  mắt  trái  liền 

sáng.Hoàng hậu mừng lắm, xin chữa luôn mắt bên phải. Đạo sĩ nói: “Hoàng hậu 

nhìn một mắt thôi, còn một mắt phải giữ cho đúng lời thề.” 

Hoàng hậu nghe nói kinh sợ, liền đứng dậy cảm tạthì đạo sĩ đã đi mất rồi. 

Lời bàn 

Xem nhẹ lời hứa ắt sẽ bị người oán trách, xem nhẹ lời thề ắt phải bị trời trách 

phạt. Hoàng hậu Hiển  Nhân  không  giữ  được  như  lời, không phải  phụ lời hứa, 

mà vì tình thếép buộc. Nhưng ví như lúc ấy hoàng hậu đau đớn khóc lóc trước 

mặt Tống Cao Tông để thỉnh cầu, cho dù ý vua nhất quyết không thay đổi, thì 

hoàng hậu cũng có thể xem như không phụ lời thề. Chỉ là bà ta không làm được 

như thế, nên việc chịu mù một mắt cho đúng lời thề biết đâu lại chẳng là đã xét 

cái tình của bà rồi mới trách tội như vậy. 



294 Trích từ sách Tống giám (宋鑒). (Chú giải của soạn giả)  

295 Tống Khâm  Tông là hoàng đế cuối cùng của triều Bắc Tống, bị quân Kim bắt trong chiến tranh cùng với vua cha là Tống 

Huy Tông, về sau cả 2 vua đều chết trong lúc vẫn còn bị quân Kim cầm giữ. 

296 Là hoàng hậu của Tống Huy Tông, mẹ của Tống Khâm Tông. 

297 Vua Khâm Tông nói câu này có ý nhắn gửi với vua mới là Tống Cao Tông, em trai ông, rằng ông không có ý giành lại ngôi 

vua. Tuy nhiên, đây vẫn có thể là nguyên nhân khiến Tống Cao Tông bỏ mặc ông ở phương bắc mà không tìm cách đón về. 

298 Tống Cao Tông là hoàng đế đầu tiên của triều Nam Tống, do Bắc Tống đã thất bại trong chiến tranh với quân Kim nên cuối 

cùng phải dời đô về phía nam. Ông là em thứ chín của Tống Khâm Tông. 

Phát quang đường sá, dọn sạch lối đi  

Giảng rộng 

Đế  quân  dạy  rằng:   “Phát  quang  gai  góc  lùm  bụi  chướng  ngại  đường  sá,  dọn 

 sạch đá gạch ngăn giữa lối đi.”  Gai góc chướng ngại trên đường sẽ vướng víu y 

phục của người, nếu được phát quang sẽ thuận lợi cho việc đi lại. Đá gạch ngăn 

lối điắt sẽ gây thương tích nơi chân người, nếu dọn sạch sẽ thuận lợi cho khách 

bộ hành.Nếu lưu tâm thì có thể thấy rằng mỗi bước chân đi của khách bộ hành 

đều được sự giúp đỡ lợi lạc. Hơn nữa, đối với người sáng mắt đi lại ban ngày thì 

việc dọn đường không kể là công lớn, nhưng những khi chiều tà đêm tối, hoặc 

đối  với người  mù  mắt  thì  công  đức của  việc  dọn  đường  là  rất  lớn.Vì  thế,  chớ 

nên xem thường việc thiện nhỏ mà không làm. 

Từ nơi tâm nguyện trừ bỏ chướng ngại trên đường sá mà suy rộng ra, cho đến 

những bọn đầu trộm đuôi cướp, cường hào ác bá, gian thần lộng quyền,quan lại 

tham nhũng, cho đến những kẻ cậy thế làm càn, hà hiếp người hiền lương nơi 

thôn xóm... hết thảy cũng đều cần phải đem hết sức lực ra mà trừ bỏ dẹp sạch. 

Khi việc trừ bỏ dọn dẹp được nhân rộng khắp nơi, thì những cỏ hoang rậm rạp 

chướng  ngại  đường  đi  nơi  thôn  dã,  những  cây  cối  hỗn  loạn  che  lấp  bờ  sông, 

những  cây  gỗ  nằm bừa bãi nơi bến  thuyền, những tảng đá  lớn ven sông khiến 

thuyền  bè dễ đâm  vào hư  hỏng, những  lưới rớ giăng bắt cá tômtrong phạm  vi 

bến cảng làm ngăn trở tàu thuyền, tất nhiên đều phải tìm đủ mọi phương cách 

để trừ bỏ dọn dẹp, không để gây hại nữa. 

Gai góc,  đá  gạch  là  những chướng  ngại nhìn  thấy  trước  mắt, khiến cho  người 

đời không thể đi lại thuận lợi, ấyđều là do trong tâm người còn nhiều tâm niệm 

chướng  ngại,  nên  mới  khởi  sinh  những  hoàn  cảnh  không  thuận  lợi  bên 

ngoài.Chính vì thế nên một khi đã sinh vào cõi đời xấu ác có năm sự ô trược299 

thì phần nhiều đều gặp phải những chướng ngại như thế. 



299 Cõi đời xấu ác có năm sự ô trược (ngũ trược ác thế), chính là cõi Ta-bà hiện nay, vì chúng sinh phải lãnh chịu nhiều nghiệp 

xấu ác đã tạo, với năm sự ô trược là kiếp trược, kiến trược, chúng sinh trược, mạng trược và phiền não trược. 

Tôi từng được đọc qua kinh Khởi thế nhân bản300thấy nói rằng, khi có vị Kim 

luân Thánh vương301 ra đời, giữa biển tự nhiên xuất hiện các lối đi bằng vàng,có 

thể theo đó đi khắp thiên hạ.Sau khi vua băng hà bảy ngày thì các lối đi ấy tự 

nhiên biến mất.Đó là do phước báo nghiệp lực của vị luân vương ấy mà hiện ra 

như vậy. 

Lại thấy trong kinh Đại bi302có dạy rằng: “Đức NhưLai bước đi trên đường có 

thể  khiến  cho  chỗ  đất cao tự  hạ  thấp,  chỗ  đất  thấp  tự  nâng  cao,  hết  thảy  rừng 

rậm, hố hầm, ngói đá, những thứ dơ bẩn, đều tự nhiên dẹp sạch, tất cả cây rừng, 

hương  hoa  đều  nghiêng  mình  hướng  theo  Phật.  Sau  khi  đức  NhưLai  đi  qua 

rồi,mọi thứ đều trở lại như cũ.” 

Như thế có thể thấy rằng, tất cả các cảnh giới đều do tâm tạo thành. Người đời 

nay sinh vào giữa nơi đầy gai góc, ngói đá;ta vì khởi tâm lo sợ những gai góc 

ngói đá ấy làm hại đến người, nên mới thay họ mà trừ bỏ, dẹp sạch, đó chính là 

gieo nhân lành được về nơi cõi nước thanh tịnh của chư Phật, đâu chỉ là phước 

báu trong hai cõi trời người! 

Trưng dẫn sự tích 

Nhổ gai được vàng303 

Vùng  Lâm  Xuyên  thuộc  tỉnh  Giang  Tây  có  một  người  dân  quê  tên  Chu  Sĩ 

Nguyên, một hôm đi vào núi hái lá chè rừng, bị gai góc vướng áo, bước tới ngã 

nhào lại bị gai đâm vào người, máu chảy ra không ngừng.Nhân lúc đó liền nghĩ 

đến những người trong thôn  như mình đều phải đi  qua  con đường này,  e rằng 



300 Tức Khởi thế nhân bản kinh (起世因本經), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 1, kinh số 25, tổng cộng 

có 10 quyển, do ngài Đạt-ma-cấp-đa dịch từ Phạn văn sang Hán văn vào đời Tùy. 

301 Cũng tức là Chuyển luân Thánh vương, là vị vua có năng lực thống nhất trị vì khắp bốn cõi thiên hạ. Chuyển luân Thánh 

vương chia làm 4 bậc, phân biệt tùy theo bánh xe báu hiện ra khi vị ấy ra đời. Bánh xe bằng vàng là Kim luân Thánh vương, 

bánh  xe bằng bạc là Ngân  luân Thánh  vương, bánh xe  bằng đồng là  Đồng luân thánh vương,  và bánh xe bằng sắt là Thiết 

luân Thánh vương. Tuy cả 4 vị này đều cai quản khắp thiên hạ, nhưng phước đức có khác nhau, trong đó Kim luân Thánh 

vương là vị có phước lực cao nhất. 

302 Tức Đại bi kinh (大悲經), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 12, kinh số 380, tổng cộng có 5 quyển, do 

ngài Na-liên-đề-da-xá dịch từ Phạn văn sang Hán văn. Tuy nhiên, ở đây An Sỹ toàn thư đã trích lại từ Pháp uyển châu  lâm 

(sách đã dẫn), quyển 16, bắt đầu từ dòng thứ 29, trang 403, tờ a. 

303 Trích từ sách Âm chất văn chú chứng (陰騭文註證). (Chú giải của soạn giả) 

cũng  không  tránh  khỏi  bị  thương  tích  vì  gai  góc.Sĩ  Nguyên  nghĩ  như  vậy  rồi 

liền  gắng  chịu đau,  ngồi  xuống  dùng  hết  sức  nhổ bật  cây  gai  lên.Ngay  khi  ấy 

nhìn  thấy  phía  dưới  gốc  cây  có  ánh  sáng  lấp  lánh,  nhìn  kỹ  hóa  ra  là  một  thỏi 

vàng. 

Sĩ Nguyên dùng vàng ấy làm vốn buôn bán, ba năm sau trở thành một nhà giàu 

có. 

Lời bàn 

Khắp  thế  gian  này,  hết  thảy  những  loại  cỏ  độc  cây  hại,  có  thể  gây  tổn  hại 

thương tích cho người, mỗi khi gặp đều nên trừ bỏ hết đi, không được vun bồi. 

Mộng thấy người tặng quế304 

Vào triều Nguyên, có người tên Chu Đức, nhà nghèo nhưng rất thích làm việc 

thiện. Mỗi khi trên đường đi gặp những thứ dơ nhớp, tạp vật, ngói đá... làm trở 

ngại người đi đường,Chu Đức liền ra tay dọn sạch. Gặp những người khuyết tật 

như què, chột... ông nhất định sẽ giúp đỡ, dìu dắt. Hết thảy mọi việc thiện, ông 

đều cố hết sức làm không hề chán mệt. 

Một hôm,Chu Đức nằm mộng thấy có cụ già bẻ một cành hoa quế đưa tặng cho 

ông rồi nói: “Ban cho ông một đứa con quý để bù đắp công lao của ông.” 

Sau quả nhiên sanh được một đứa con trai, hai mươi tuổi đã được đỗ đạt. 

Lời bàn 

Ai chưa từng vất vả mệt nhọc với những chướng ngại trên đường đi thì chưa thể 

hiểu  được  công  lao  của người dọn  dẹp.  Tôi  còn  nhớ  vào  niên  hiệu  Khang  Hy 

năm  thứ  47, 305vùng  Giang  Tô  bị  trận  lụt  lớn,  người  đói  thiếu  đầy  đường.Có 

người  mua  được  một  thuyền  gạo  tấm,  đi  đến  cửa  Sa  Hà  thuộc  Trường  Châu, 

không biết dưới lòng sông có hòn đá ngầm lớn, nên thuyền buồm thuận gió đi 

nhanh đâm  ngay  vào  đó,  thuyền  lập tức  bị  vỡ,  gạo  tấm  chìm  hết  xuống sông, 

người trên thuyền cũng chìm theo.Lúc ấy là giữa mùa đông, lạnh quá nên nhiều 

người đuối chết. 



304 Cũng trích từ sách Âm chất văn chú chứng (陰騭文註證). (Chú giải của soạn giả) 

305 Tức là năm 1708. 

Hôm sau mới thuê được một thuyền nhỏ,lặn vớt số gạo tấm lên nhưng chỉ còn 

chưa được một nửa.Hai người cùng buôn chuyến gạo tấm ấy đều phá sản. Thế 

mới  biếtcông  lao  của  việc  trừ  dẹp  những  đá  ngầm  ngăn  cản  thuyền  trên  sông 

quả thật rất lớn. 

Đường sá gập gềnh đã lâu năm thì góp sức tu sửa, san phẳng 

Đã gọi là đường ắt phải có vô số người qua lại.Đường sá gập ghềnh, ắt phải có 

vô  số  người  không  được  thuận  tiện  khi  qua  lại. Một  ngày  chưa  tu  sửa  là  một 

ngày  người  đi  lại  phải  chịu  bất  tiện;trong  nhiều  năm  không  tu  sửa  thì  suốt 

những năm ấy người đi lại phải chịu bất tiện. Nếu ngày nay có thể tu sửa, san 

phẳng, thì từ nay về sau, cho đến nhiều năm sau, mỗi ngày đều thuận tiện cho 

vô số người đi lại. 

Trong vô số người đó, lại có những người được đi lại thuận tiện vào ngày mưa 

to gió lớn, lại có những người đi lại mang vác hành lí nặng nề cũng được thuận 

tiện, lại có những người vào lúc chiều hôm đêm tối cũng được đi lại thuận tiện. 

Trong chỗ âm thầm mà xóa bỏ đi bao nỗi kinh hoàng cho vô số người già, trẻ 

con;lại cũng trong chỗ âm thầm mà giảm bớt đi bao lần té ngã cho vô số kẻ mù 

lòa, công lao như vậy chẳng phải là lớn lao lắm sao? 

Nói “đường sá gập ghềnh”là chỉ nói riêng về đường bộ, nếu theo ý này mà suy 

rộng  rathì những sông ngòi bị tắc nghẽn, những khe suối  chảy vòng  vèo, thảy 

đều trở ngại cho ghe thuyền khi di chuyển, cũng đều có thể xem là “đường gập 

ghềnh”. Cách tu sửa trong những trường hợp này là làm sao để thuận tiện cho 

việc đi lại, nghĩ cách nạo vét, khơi thông dòng chảy, sửa sang những chỗ khó đi, 

giúp cho người đời sau được vĩnh viễn hưởng nhờ ân huệ đó.Làm được như vậy 

chính là góp sức tu sửa, san phẳng“đường sá gập ghềnh”đã lâu năm. 

Trưng dẫn sự tích 

Con đê dài bảy mươi dặm306 

Vùng  Côn  Sơn  thuộc  tỉnh Giang  Tô có  con  đê  Chí  Hòachạy  dài  từ  trung  tâm 

huyện lỵ về  hướng tây đến tận  Lâu Môn, độ dài  khoảng chừng 70 dặm, thông 



306 Trích từ sách Côn Sơn huyền chí (崑山縣誌). (Chú giải của soạn giả)  

với hồ rộng,trước đây vốn là cả một vùng bùn đất, không có đường đi lại, thật là 

một mốilo rất lớn của người dân. 

Từ thời Tấn, Đường,việc nâng sửa bồi đắp đều không có kết quả.Trong khoảng 

niên  hiệu  Hoàng  Hữu  triều  Tống, 307 có  người  vẽ  bản  thiết  kế  dâng  lên  triều 

đình, kiến nghị thực hiện, nhưng không có kết quả. Đến niên hiệu Chí Hòa năm 

thứ hai, 308quan Chủ bạ Côn Sơn lúc bấy giờ là Khâu Dữ Quyền lại dâng sớ lên 

triều  đình, trình  bày  năm  điều  lợi  ích của  việc đắp  con  đê  này,  hết sức  thuyết 

phục thỉnh cầu triều đình cho khởi công thực hiện.Tiếp theo đó, quan Tri huyện 

là Tiền Công Kỷ cũng dâng biểu  thỉnh  cầu cùng  một nội dung, nên cuối cùng 

triều đình mới chuẩn y việc khởi công xây dựng. Từ đó liền huy động rất nhiều 

nhân công phu dịch, khai mương đắp đất, không bao lâu đã hoàn thành con đê, 

liền dùng niên hiệu mà đặt thành tên, gọi là đê Chí Hòa.Nhờ đó mà khai thông 

được  đến  52  bến  cảng  trên  sông,  những  chỗ  có  đường  nước  lớn  đều  làm  cầu 

phía trên, rất thuận tiện cho người đi lại, cho đến nay người dân vẫn còn được 

thừa hưởng ân huệ đó. 

Lời bàn 

Năm điều lợi ích được quan Chủ bạ nêu ra là: Thứ nhất, tiện cho thuyền bè đi 

lại;thứ  hai,  mở  mang  thêm  ruộng đất;thứ  ba, có  thể  miễn  trừ  thuế  má;  thứ  tư, 

chấm dứt nạn trộm cướp; thứ năm, ngăn cấm được bọn gian thương. 

Một công trình lớn lao sử dụng nhiều nhân công phu dịch như thế, lại được khai 

sáng từ những vị quan nhỏ chỉ ở cấp huyện, cuối cùng để lại cho hậu thế những 

lợi ích vô cùng lớn lao. Theo đó mà xét, chắc chắn phải khởi sinh từ một tấm 

lòng quan tâm đến nỗi khổ của dân, nào phải vì mong cầu quan cao lộc hậu? 

Nấu thiếc đúc đập309 

Ở Côn Sơn có người tên Trương Hư Giang, tên húy là Hiến Thần, trong khoảng 

niên  hiệu  Gia  Tĩnh  triều  Minh, 310giữ  chức  quan  Đài đạo  ở  huyện  Ninh  Thiệu, 



307 Tức là từ năm 1049 đến năm 1054, đời Tống Nhân Tông. 

308 Tức là năm 1055, cũng vào đời Tống Nhân Tông. 

309 Trích từ sách Thanh hà gia thừa (清河家乘). (Chú giải của soạn giả)  

310 Tức là từ năm 1522 đến năm 1566. 

tỉnh  Triết  Giang.  Vừa đến nhậm  chức,  ông  đã cương  quyết từ  chối  tất  cả  mọi 

thứ  phẩm  vật  tiền  tài  biếu  xén,  làm  một  vị  quan  thanh  liêm  hoàn  toàn  trong 

sạch, không một chút nhiễm bẩn. Ông thường nói: “Dù chỉ uống một chén nước 

sông  Triết Giang,  ta  cũng  mong  cho  con  cháu  sau  này  lại  được  làm  quan  nơi 

đây.” 

Về sau, quả nhiên cháu nội ông là Trương Thái Phù, tên húy là Lỗ Duy,  được 

làm Tri  phủ  Thiệu  Hưng. Bấy  giờ,cách bên ngoài thành phủ  khoảng năm, sáu 

mươi dặm có đập nước Tinh Tú, giữ vai trò rất quan trọng trong việc chống hạn 

của toàn phủ. Nguyên đập nước này trước đây do Chu Mãi Thần khởi công xây 

dựng từ triều  Hán.Vùng  này  giáp với  biển  lớn, đập có đến 28 cửa thoát  nước, 

chu vi dài rộng khoảng ba, bốn dặm, thế nước lại hết sức mạnh nên rất khó tu 

sửa.  Trước  đây  có  Thái  thú  Tiền  huy  động  dân  phu  tu  sửa,  vừa  xong  chỉ  qua 

được một ngày thì sụp lở hết sạch. Sau đó nhiều lần tu sửa nhưng lần nào cũng 

bị hư hoại, nhân dân hết sức khổ sở. 

Trương Thái Phù xem xét địa hình nơi ấy, thấy rằng xây bằng đá thì không thể 

chịu đựng lâu dài,liền cho nấu chảy chì với thiếc đổ lên, làm cho cầu đá với đập 

nước  liên  kết  thành  một  khối,  giảm  bớt  được  chi  phí  đến  hàng  vạn  lượng 

bạc.Cho  đến  nay  đập  nước  này  vẫn  sừng  sững  nguyên  vẹn.Nhân  dân  Thiệu 

Hưng nhớ  ơn lập đền  thờ ông  tại đó.  Về  sau Trương  Thái  Phù lại  được thăng 

chức  làm quan  Đài  đạo  huyện  Ninh Thiệu, sau  đó  nữa  lên  chức  Bố  chánh  sứ, 

tiếp  lại  được  thăng  đến  chức  Tổng  Tào  của  bảy  tỉnh.  Nói  chung,  trải  qua  các 

chức  quan đều không xa  rời  Triết Giang, người đời đều cho  rằng đó  là  phước 

báo của Trương Hư Giang làm quan liêm chính. 

Lời bàn 

Thân phụ của  tiên sinh Hư Giang  là ông  Nam  Lộc, tổ  tiên nhiều đời  trước  đó 

vốn là một học trò của danh sĩ Phương Hiếu Nho, 311do liên lụy đến vụ án của 

thầy312 mà phải dời đến ở Đường Phố thuộc Trường Châu,từ đó con cháu sinh 



311Phương Hiếu Nho sinh năm 1357, mất năm 1402, tên tự là HyTrực,Hy Cổ, hiệu là Tốn Chí, là một bậc thầy nổi tiếng, được 

người đời tôn xưng là Câu Thành Tiên sinh. 

312 Phương Hiếu Nho văn chương lừng lẫy, uyên bác vô cùng, nên khi Yên vương Chu Lệ tranh ngôi hoàng đế với cháu là Chu 

Doãn Văn thành công, lên ngôi là Minh Thành Tổ, liền triệu Phương Hiếu Nho vào cung để viết chiếu lên ngôi. Hiếu Nho 

nhất định không viết. Vua dọa sẽ giết sạch 9 họ, Hiếu Nho khẳng khái đáp: Dù giết hết 10 họ cũng không viết. Vua sai người 

sống bằng nghề nông, đối với người ngoài không bao giờ dám trao đổi chuyện 

văn chương sách vở. 

Một hôm, ông Nam Lộc nhân lúc đi ra ngoài bắt gặp bên lề đường có một cái 

túi, nhấc lên thấy rất nặng,ước chừng có khoảng ba, bốn trăm lượng bạc trong 

đó.Ông không dám mở ra nhìn, lại mang thuyền đến neo bên bờ sông tại chỗ đó 

suốt ba ngày đêm để chờ,vì sợ người mất của trở lại tìm không thấy. Đến ngày 

thứ ba mới thấy một người hớt ha hớt hãi đi tìm đến đó, gạn hỏi biết đích xác là 

chủ nhân liền trả lại. 

Đến  khi  tuổi đã  xế  chiều  mới  sinh  được  tiên  sinh  Hư Giang,  mẹ  là  Quản  phu 

nhân mang thai đến 16 tháng mới sinh.Thuở nhỏ tiên sinh rất thông minh, kinh 

thư chỉ đọc qua một lần là thuộc, vừa 20 tuổi đã đỗ đầu khoa thi Hội vào niên 

hiệu Gia Tĩnh.Con cháu nhiều đời nối nhau đỗ đạt không dứt. 

Sông rộng nhiều người thường qua lại thì ra công bắc cầu 

Giảng rộng 

Đất  đai  vì  có  sông  ngòi  nên  phân  cắt  thành  đôi  bờ  nam  bắc,  đông  tây,  khiến 

người đi đường chỉ biết nhìn ra trời nước mênh mông mà than thở, bỗng dưng 

được có người giúp xây cầu vượt sông, khác nào nhưđang chỗ bế tắc bỗng mở 

ra được một con đường, dù không có thuyền bè vẫn qua được sông rộng.Công 

lao của người bắc cầu chẳng phải là lớn lắm sao? 

Thật ra cũng không chỉ là ý nghĩa giúp cho muôn vạn người qua lại.Bắc cầu là 

giúp đưa người vượt qua sông suối. Bố thí tạo phúc là giúp đưa người vượt qua 

cảnh bần cùng.Bỏ ác làm thiện là giúp đưa người vượt qua hoạn nạn.Siêng năng 

học  hỏi  là  giúp  đưa  người  vượt  qua  sự  ngu  si.Tu  hành  học  đạo  là  giúp  đưa 

người  vượt  qua  sinh  tử.  Trong  kinh  điển  gọi  sáu  ba-la-mật  là  sáu  độ,chính  là 

mang ý nghĩa sáu phương pháp giúp đưa người vượt qua sinh tử. 



ép đưa bút vào tận tay, Hiếu Nho liền phóng bút viết 4 chữ: “Giặc Yên cướp ngôi.” Vua nổi giận sai phanh thây giữa chợ, 

giết  sạch  9  họ,  lại  tìm  giết  thêm  môn  nhân  học  trò,  xem  như  cho  đủ  10  họ.  Vì  thế  mà  học  trò  của  ông  cũng  phải  đi trốn, không dám để lộ thân phận. 

Trưng dẫn sự tích 

Thần biển hẹn ngày xây cầu313 

Sông Lạc Dương ở Tuyền Châu thuộc tỉnh Phúc Kiến,khúc sông gần giáp biển 

trước  đây  có  phà  đưa  người  qua  lại,  mỗi  khi  gặp  sóng  gió,  người  chết  chìm 

không biết bao nhiêu mà kể. 

Trong  khoảng  niên  hiệu  Đại  Trung  đời  Bắc  Tống, 314 có  một  chiếc  thuyền  khi 

sang  sông  gặp  gió  bão  sắp  lật  thì  bỗng  nghe  trên  không  trung  có  tiếng  nói: 

“Đừng làm thương tổn Thái học sĩ.”Ngay khi ấy sóng gió tức thời lặng yên, cả 

thuyền không ai tổn hại gì.Mọi người hỏi  nhau  thì trên thuyền không  có ai  họ 

Thái  cả, chỉ có  một bà có  chồng họ Thái, đang mang thai được mấy tháng.Bà 

này suy nghĩ tự lấy làm lạ, liền phát nguyện rằng: “Nếu đứa bé này về sau quả 

thật được là Học sĩ,nguyện xây một cây cầu nơi đây để giúp người qua sông.” 

Quả nhiên rồi bà sinh con trai, về sau chính là Trung định công315Thái Tương. 

Khi ông thi đỗ Trạng nguyên, về nhậm chức ở Tuyền Châu, người mẹ liền thúc 

giục ông xây cầu.Thái Tương suy nghĩ thấy độ sâu của nước khó đo được, mà 

thủy triều về đêm thường dâng lên, không biết làm sao khởi công.Do vậy dần dà 

trải  qua  hơn  một  năm  chưa  làm  được  gì.  Người  mẹ  lại  hết sức thúc  giục.Thái 

Tương liền thảo một bản văn nói về việc muốn làm cầu, cho vào phong thư gửi 

thần biển,sai một tên quân mang đi.Tên quân ấy uống một bữa rượu say túy lúy 

rồi mang phong thư ném xuống biển, sau đó say rượu nằm ngủ vùi bên bờ biển. 

Đến  lúc  tỉnh  dậy,  bỗng  phát  hiện  có  một  phong  thư  lạ  bên  mình,  liền  lập  tức 

mangvề trình lên Thái Tương. 

Thái Tương mở ra xem trong thư chỉ thấy duy nhất một chữ  thố (醋), nét mực 

vẫn cònnhư mới viết chưa bao lâu.Ông ngạc nhiên nói: “Phải chăng thần bảo ta 

khởi công vào giờ dậu ngày hai mươi mốt316sắp tới đây?” 



313 Trích từ sách Vạn an kiều ký (萬安橋記). (Chú giải của soạn giả)  

314 Tức là từ năm 1008 đến năm 1016. 

315 An Sỹ toàn thư chép là Trung định công (忠定公), nhưng căn cứ theo Tống sử thì vị này là Trung huệ công (忠惠公). 

316 Trong chữ thố (醋) khi phân tích ra có đủ những chữ: giờ dậu (酉) ngày (日) hai mươi mốt (二十一). 

Liền gấp rút chuẩn bị mọi việc. Đến ngày giờ ấy, quả nhiên thủy triều xuống rất 

nhiều,bùn  cát  dưới  sông  nhô  cao  lên  đến  hơn  một  trượng,  nước  triều  không 

chạm đến. Liên tiếp như vậy trong 8 ngày, liền khởi công xây dựng được cầu. 

Cầu dài 360 trượng, rộng 15 thước, 317chi phí hết 1.400 vạn quan tiền, nhân đó 

đặt tên là cầu Vạn An. 

Lời bàn 

Bấy  giờ,đốc  thúc  việc  xây  cầu  còn  có  các  ông  Lư  Thật,  Vương  Tích,  Hứa 

Trung, Tôn Thiện, Đại sư Nghĩa Ba...cả thảy 15 người. Chỉ nhắc đến một mình 

Thái Tương, vì ông là người chủ xướng. 

Tăng thêm tuổi thọ318 

Trình Di Bá, vừa được 29 tuổi, một hôm nằm mộng thấy người cha đã chết hiện 

về nói rằng: “Mạng con sẽ dứt trong năm này, có thể nhờ Giác Hải cứu cho.”Di 

Bá tỉnh dậy hoang mang không hiểu. 

Đến ngày kia bỗng gặp một vị tăng từ đất Thục319 đến, rất giỏi thuật xem tướng, 

liền thưa hỏi tên họ, vị ấy xưng là Giác Hải.Di Bá lại xin hỏi về tuổi thọ, liền 

nói:“Mạng số ông ngắn lắm, e là không được đến năm sau.” Di Bá hết sức khẩn 

cầu cứu mạng, sư bèn lấy một chén nước,thổi vào đó một hơi rồi đưa cho Di Bá 

uống, dặn rằng: “Đêm nay nếu mộng thấy điềm lành hãy cho ta biết.” 

Đêm ấy,Di Bá nằm mộng thấy mình đi đến một phủ quan, phía hành lang bên 

trái  thấy có một số nam nữ  áo mão chỉnh tề cùng đứng, dáng vẻ vui mừng,lại 

thấy  nơi  hành  lang  bên  phải  cũng  có  một  số  người  đang  đứng,  nhưng  đều  bị 

gông  cùm  xiềng xích, khóc lóc  thảm  thiết.Khi  ấy,  có người  đứng bên cạnh  Di 

Bá nói:  “Bên hành lang  trái là  những  người xây  cầu sửa  đường,bên hành lang 

phải là những kẻ phá đường hoại cầu.Muốn cầu sống lâu hưởng phúc, có thể tự 

chọn lấy.” Di Bá liền phát nguyện đem hết sức mình tu sửa cầu đường. Về sau 

gặp lại Giác Hải, sư nói: “Tuổi thọ đã dài thêm.” 

Di Bá sống thọ đến 92 tuổi, con cháu năm đời đều được phồn vinh thịnh vượng. 



317 Thước cổ bằng khoảng 33 cm, mỗi trượng bằng 10 thước. Như vậy cây cầu này rộng khoảng 5 mét và dài gần 1.200 mét. 

318 Trích từ sách Thiện dư đường bút thừa (善餘堂筆乘). (Chú giải của soạn giả) 

319 Tức vùng Tứ Xuyên. 

Lời bàn 

Xây cầu với phá cầu là hai hạng người phân biệt rõ ràng, quả báo lành dữ cũng 

là hai đường khác biệt.Nếu cho rằng không có nhân quả, nhất định phải gặp tai 

họa nặng nề. 

Xây cầu được phúc320 

Ở Côn Sơncó người tên Chu  Quý  Phu, nhà  giàu có  lại rất hoan hỷ ra  sức  làm 

việc thiện, đến tuổi trung niên vẫn chưa có con. 

Về  sau  dời nhà đến  Tô quận,  gặp  được một  dị nhân bảo  rằng: “Số ông  không 

con.Nếu muốn có con, nên xây dựng 300 cây cầu thì có thể được.” 

Quý Phu thưa: “Tôi thật không đủ sức, biết làm thế nào?”Người kia nói: “Việc 

xây cầu không kể lớn nhỏ, cũng không nhất thiết là xây mới, chỉ cần sửa sang 

chỗ hư hỏng cũng được tính vào số đó.” 

Quý Phu vui mừng làm theo như vậy, chỗ nào cần xây mới thì xây, chỗ nào cần 

sửa sang thì sửa, không chút nề hà khó khăn. Đến khi được đủ số 300, Quý Phu 

đã 60 tuổi, nhưng vẫn liên tiếp sinh được ba đứa con trai, sau trưởng thành đều 

là những bậc danh nho.Trong số đó có một người là con rể của Thái tiên sinh. 

Ông sống đến 84 tuổi, mất vào năm thứ 49 niên hiệu Khang Hy. 321 

Lời bàn 

Xây  dựng  hoặc  sửa  chữa  một  cây  cầu  có  thể  giúp  cho  việc  đi  lại  của  vô  số 

người, huống chi nhiều đến số ba trăm?Thế nên tự nhiên mạng số được chuyển 

từ không con thành có con, nhưng như thế hẳn cũng còn chưa hết phước báo. 

Phá cầu bị khiển trách322 

Ở  phủ  Giang  Ninh thuộc  tỉnh  Giang Tô  có hồ  Tần  Hoài  nằm  ngay  phía  trước 

trường thi của phủ, xưa nay chưa có cầu bắc ngang, người qua lại đều phải dùng 

thuyền.  Năm  Giáp  Thìn  thuộc  niên  hiệu  Khang  Hy, 323 cómột  nhà  buôn  lớn  đi 



320 Chuyện này người ở Côn Sơn quê tôi đều biết. (Chú giải của soạn giả) 

321 Tức là năm 1710. 

322 Chuyện này người ở Kim Lăng thường kể cho nhau nghe. (Chú giải của soạn giả)  

323 Tức là năm 1664. 

qua đó, gặp lúc trong người không mang theo tiền lẻ, không có tiền trả. Người 

chủ thuyền theo đòi rất  gắt,nhà buôn ấy vì  tức giận mà nói rằng:  “Ví như xây 

một cây cầu ở chỗ này, đối với tôi cũng là chuyện dễ dàng, lẽ nào lại tham tiếc 

với ông một đồng tiền lẻ. Quả thật là tôiquên mang theo đó thôi.” Nhưng người 

chủ thuyền vẫn không chịu bỏ qua, to tiếng la lối, khiến người trong phố tụ tập 

đến xem rất đông, ai nấy đều nghe được câu nói của nhà buôn về việc xây cầu. 

Nhà  buôn  ấy  nhân  đó  liền  bỏ  ra  2.000  lượng  bạc  để  mua  vật  liệu  đá,  gỗ  làm 

cầu.Về  phần  nhân  công  thì  có  một  vị  tăng  đứng  ra  vận  động  mọi  người  góp 

sức.Vị tăng ấy còn đến ở luôn nơi công trường để coi sóc, đôn đốc công việc, 

hết sức khó nhọc.Qua năm sau thì cầu xây xong. 

Đến khoa thi mùa thu năm Bính Ngọ, 324toàn phủ Giang Ninh không có ai thi đỗ, 

nhiều  người  quy  lỗi  do  việc  xây  cầu.  Nho sinh  trong  phủ  kéo  nhau  trình  việc 

này lên quan phủ, nhân đó liền ra lệnh phá dở cây cầu. Vị tăng đã lo việc xây 

cầu buồn giận lắm, nhảy xuống hồ mà chết. Không bao lâu sau, tên nho sinh đã 

đề  xướng  việc phá  cầu  bỗng  nhìn thấy  vị  tăng ấy  hiện  đến  trách  mắng  kể  tội, 

ngay lập tức thổ huyết mà chết. 

Lời bàn 

Không có người thi đỗ trong khoa ấy, chẳng qua chỉ là sự trùng hợp ngẫu nhiên, 

chắc  gì đã có  liên hệ đến cây  cầu?  Lại cứ  cho  là do việc xây cầu gây trở ngại 

đường khoa bảng, vậy thử hỏi những người thi đỗ trong khoa ấy lại có gì khác 

mà  vẫn  được  thi  đỗ?  Đối  với  những  người  đọc  sách,  học  đạo  thánh  hiền,  noi 

theo người xưa, mỗi một việc làm ắt đều phải vì muốn giúp người cứu vật. Việc 

hỏng thi quả nhiên đáng hận, nhưng thà vậy còn hơn là đỗ đạt vinh hiển rồi chỉ 

lo cung phụng vợ con, mở mang ruộng vườn nhà cửa cho riêng mình, kết giao 

quan lại, cậy thế hiếp người, khiến cho người hiền lương nhìn thấy phải sợ như 

cọp sói. Như  vậy  thì  việc  cầu có  nên  phá hay không  hẳn  vẫn  có thể từ từ  cân 

nhắc, đâu cần phải gấp rút đến như thế? 



324 Tức là năm 1666. 

Lấy tình thương ngỏ lời dạy bảo, sửa lỗi cho người 

Giảng rộng 

Hết  thảy  con  người  trong  cõi  trời  đất  này,  đều  từ  bào  thai  sinh  ra  giống  như 

ta.Người khác có bất kỳ chỗ nào không đúng, ấy cũng chính là tự thân ta có chỗ 

khiếm khuyết.  Vì  thế, đối  với kẻ làm  con,ta  phải  mong cho họ  làm người  con 

hiếu;đối với  kẻ làm bề  tôi, mong  cho  họ làm bậc tôi trung;đối  với  kẻ  làm  anh 

em  một  nhà,  mong  cho  họ  có  sự  thương  yêu,  tử  tế;đối  với  kẻ  ngang  ngạnh, 

mong cho họ được mềm mỏng ôn hòa; đối với kẻ tham lận keo kiệt, mong cho 

họ biết bố thí, chia sẻ cùng người khác;đối với những kẻ hoang đàng hư hỏng, 

đấu  đá,  cờ  bạc,  mong  cho  mỗi  người  đều  biết  noi  theo  bổn  phận  của  mình, 

khiêm cung hòa nhã, biết tự giữ mình. 

Ví như có  người  chịu nghe theo lời khuyên của  ta, ắt  phải hết  lòng hết dạ  mà 

giảng giải, dẫn dắt họ đi  vào đường thiện.Nếu dùng  lời  không đủ nói hết,  nên 

dùng  đến  văn  chương  trước  thuật,  cũng  dùng  để  lưu  lại  đời  sau.Dùng  tình 

thương dạy bảo được như thế, quả thật lớn lao lắm thay! 

Trưng dẫn sự tích 

Học thuyết “tự lập vận mạng” 325 

Tiên sinh Viên Liễu Phàm, 326tên húy là Hoàng, trước đây có tên tự là Học Hải. 

Thuở nhỏ có gặp một người họ Khổng ở Vân Nam, vốn được chân truyền phép 

Hoàng  cực số của  Thiệu  Ung. 327Ông  này  đoán số  Viên Liễu  Phàm rồi  khuyên 

rằng năm sau đó nên ghi tên vào trường học, lại đoán sau này khi đi thi ở các kỳ 

huyện, phủ và tỉnh sẽ có kết quả thứ hạng mỗi nơi như thế nào. Cả ba kỳ thi ấy 

về sau quả nhiên đều ứng nghiệm như lời. Họ Khổng lại đoán vận hạn suốt đời 

cho Viên Liễu Phàm, nói rằng vào năm ấy sẽ nhận được học bổng, 328 năm ấy sẽ 



325 Từ chuyện tiên sinh Viên Liễu Phàm ghi chép điều thiện, điều lỗi để tu sửa. (Viên Liễu Phàm công quá cách -袁了凡功過格

)(Chú giải của soạn giả)  

326 Tiên sinh Viên Liễu Phàm sinh năm 1533, mất năm 1606, là tác giả sách Liễu Phàm tứ huấn. 

327 Tức  Thiệu Khang  Tiết, sinh năm 1011, mất  năm 1077, là một  học  giả uyên  bác, nghiên cứu Chu Dịch lâu năm, có để lại 

nhiều tác phẩm như Mai hoa dịch số, Hoàng cực kinh thế, Quan vật nội thiên, Ngư tiều vấn đối, Nhượng Sơn tập, Tử Bá Ôn 

biệt truyện... 

328 Ngày xưa gọi là lẫm sinh, tức là các nho sinh được nhận sự chu cấp từ công quỹ để lo việc ăn học. 

được  chọn  cống  sinh, 329 năm  ấy  sẽ  được chọn  làm  quan  huyện  lệnh  ở  phủ  ấy, 

thuộc  tỉnh  Tứ  Xuyên,  giữ  chức  được  hai  năm  rưỡi330 thì  từ  quan  về  quê,  đến 

năm 53 tuổi, vào ngày 14 tháng 8 sẽ chết vào giờ sửu, đáng tiếc là không con 

nối dõi. Viên Liễu Phàm liền ghi chép lại tất cả những lời dự đoán ấy, sau trải 

qua các kỳ thi đều thấy đúng như lời. 

Sau đó, Viên Liễu Phàm có dịp đến Nam Ung, tham bái thiền sư Vân Cốc ở núi 

Thê  Hà,  cùng  ngồi  an  tĩnh  đối  diện  với  thiền  sư  suốt  ba  ngày  đêm  không  hề 

nhắm mắt. Thiền sư nói: “Người đời sở dĩ không thể trở nên bậc thánh, đều chỉ 

do  vọng  niệm  trói  buộc.  Ông  có  thể  ngồi  yên  trong  ba  ngày  đêm  không  khởi 

sinh  vọng  niệmlà  nhờ  đâu  vậy?”  Liễu  Phàm  thưa:  “Trước  đây  có  Khổng  tiên 

sinh  đoán  vận  mệnh  cho  tôi,  mọi  việc đều  đúng,  nhân  đó  tôi  thấy  rằng  những 

việc sống chết, vinh nhục của con người ta đều đã có định số, dù muốn thay đổi 

cũng không  thể được, nên chẳng nghĩ đến  làm gì.”Thiền sư  Vân Cốc bật cười 

nói: “Ta vốn tưởng ông là bậc hào kiệt xuất chúng, nào ngờ cũng chỉ là một kẻ 

tầm thường. Ông nên biết, xưa nay những bậc đại hiền thiện thì số mạng không 

thể trói buộc, mà những kẻ đại gian ác thì số mạng cũng không thể trói buộc. Từ 

20 năm nay, ông bị những lời bói toán của người kia quy định đặt để, không có 

được một chút tự mình chuyển đổi, há chẳng phải là tầm thường lắm sao?” 

Viên Liễu Phàm liền thưa hỏi: “Vậy ra vận số có thể tránh được sao?” Thiền sư 

đáp: “Số mệnh là do chính mình tạo ra, phước báo do chính mình cầu mà được. 

Trong sách vở của Nho gia có nhiều chỗ dạy rõ điều đó. Kinh Phật lại có nói: 

‘Cầu công danh ắt được công danh, cầu sống lâu ắt được sống lâu, cầu con trai, 

con gái, ắt có con trai, con gái...’ Lẽ nào đức Phật lại nói dối để lừa gạt người 

đời sao?  Từ nay về  sau ông  nên  thường ngày  làm  việc  tích đức,  mọi việc đều 

nên khởi tâm bao dung tha thứ. Hết thảy những việc đã làm trước đây, xem như 

chết từ hôm qua. Hết thảy những việc từ nay về sau, xem như mới được sinh ra 

hôm nay. Đó chính là ý nghĩa của việc làm sống lại thân này. Sách Thượng thư, 

thiên Thái giáp có nói: ‘Tai họa do trời giáng xuống còn có thể tránh né, tai họa 

do chính mình tạo ra thì không còn đường sống.’ Khổng tiên sinh đoán rằng ông 



329 Cống sinh: nho sinh giỏi, được chọn lên kinh đô theo học để chuẩn bị cho kỳ thi tại kinh đô. 

330 An Sỹ toàn thư chép là hai năm rưỡi (二年半), nhưng theo sách Liễu Phàm tứ huấn (了凡四訓) thì là ba năm rưỡi (三年半). 

không đỗ đại  khoa, không có con  nối dõi, ấy  là  tai họa  trời  giáng  xuống. Nay 

ông nỗ lực làm thiện, rộng tích âm đức, đó là tự mình tạo phúc. Kinh Dịch nói 

rằng: ‘Bậc quân tử hướng về điều lành, tránh đi điều dữ.’ Nếu nói mệnh trời là 

không thay đổi, vậy điều lành làm sao có thể hướng về, điều dữ làm sao có thể 

tránh đi?  Lại cũng trong Kinh Dịch, quẻ Khôn, ngay nơi phần ý nghĩa mở đầu 

đã  nói  rằng:  ‘Nhà  làm  việc  thiện  ắt  có  niềm  vui,  nhà  làm  việc  ác  ắt  gặp  tai 

ương.’Nay ông đã có thể tin hiểu được chưa?” 

Nhân đó liền lấy ra một bản sách Công quá cách, đưa cho xem. Liễu Phàm liền 

lễ bái nhận  lấy.  Sau  đó, Viên  Liễu Phàm  liền  tự  thảo  một bản sớ văn,  lược  kể 

hết thảy những việc sai lầm của mình từ trước đến nay, đối trước bàn Phật chí 

thành lễ bái cầu xin sám hối, phát nguyện làm đủ 3.000 việc thiện để cầu thi đỗ. 

Thiền sư Vân Cốc lại dạy ông trì tụng thần chú Chuẩn Đề, sau một thời gian ắt 

có linh nghiệm. Từ đó tiên sinh mới đổi tên tự Học Hải thành Liễu Phàm, có ý 

là không muốn rơi vào những khuôn khổ tầm thường của người phàm tục nữa. 

Năm sau, Liễu Phàm tham gia kỳ khảo thí của bộ Lễ, Khổng tiên sinh trước đã 

đoán rằng ông khoa này đỗ hạng nhì, 331 nhưng kết quả ông đỗ đầu, xem ra lời 

tiên  đoán  đã  không  còn  ứng  nghiệm.  Đến  mùa  thu  năm  ấy  lại  tiếp  tục  đỗ  cử 

nhân. Từ đó mỗi ngày đều nỗ lực tu sửa đức hạnh, gia tăng công phu hành trì 

miên mật, mỗi khi một mình ở nơi vắng vẻ không người vẫn thường luôn tự xét, 

không  để  có  chỗ  ám  muội  đắc  tội  với  trời  đất  quỷ  thần.  Kể  từ  năm  Kỷ  Tỵ332 

phát  nguyện  làm  3.000  việc  thiện,  đến  năm  Kỷ  Mão333 vừa  tròn  10  năm  mới 

hoàn tất đủ số. 

Bấy giờ, tiên sinh lại phát nguyện làm việc thiện, cầu sinh con trai, cũng nguyện 

làm đủ số 3.000 việc thiện như trước, lại nhờ người trong nhà hỗ trợ cho mình, 

khi làm được một điều thiện liền ghi thêm số vào, khi có điều lầm lỗi lập tức trừ 

bớt đi. Đến khi niệm lành dần thuần thục, con số 3.000 cũng vừa gần đủ thì hạ 

sinh trưởng nam. 



331 Chỗ này An Sỹ toàn thư chép là đệ nhị (第二), nhưng cứ theo sách Liễu Phàm tứ huấn thì lại chép là đệ tam (第三). 

332 Tức là năm 1569. 

333 Tức là năm 1579. 

Đến năm  Quý  Mùi, 334 ngày 13  tháng 9 lại  phát nguyện làm 10.000 điều thiện, 

cầu đỗ tiến sĩ.  Sang năm Bính  Tuất335 quả nhiên thi đỗ tiến sĩ, được bổ nhiệm 

làm tri huyện Bảo Để. Khi ấy, mỗi ngày gặp việc thiện đều làm, mỗi đêm đều 

thắp  hương  khấn  cáo.  Đang  khi  lo  lắng  hằng  ngày  không  có  đủ  việc  thiện  để 

làm, thật khó đủ số 10.000 như đã nguyện, thì một đêm bỗng nằm mộng thấy có 

vị  thần hiện đến  nói:  “Chỉ  riêng  việc  ông  giảm  thuế  ruộng  cho dân,  xem  như 

con số 10.000 điều thiện đã hoàn thành rồi.” 

Liễu Phàm liền nhớ lại quả đúng có việc ấy. Nguyên là khi mới về nhậm chức ở 

huyện Bảo Để, thấy mỗi mẫu ruộng phải nộp thuế đến 2 phân 3 ly 7 hào, 336 Liễu 

Phàm  cho  là  quá  cao,  liền  thay  dân  xin  với  triều  đình  giảm  số  thuế  phải  nộp 

xuống  còn  1  phân  4  ly  6  hào.  Tuy  nhiên,  Liễu  Phàm trong  lòng  vẫn  còn  nghi 

hoặc, không tin  rằng chỉ  một việc ấy mà có  thể được xem như  cả 10.000 điều 

thiện. Gặp lúc có thiền sư Huyễn Dư từ núi Ngũ Đài đến, Liễu Phàm liền kể lại 

giấc mộng. Thiền sư nói: “Nếu tâm thiện chân thành chí thiết, dù làm một việc 

thiện  cũng  có  thể  bằng  như  vạn  điều  thiện.  Huống  chi  giảm  thuế  cho  cả  một 

huyện,  có  cả  vạn  người  được  hưởng  phúc  ấy.”  Tiên  sinh  nghe  vậy  rất  mừng, 

liền dùng tiền lương bổng của mình gửi nhờ thiền sư về núi Ngũ Đài thay mình 

thiết lễ trai tăng cúng dường một vạn vị tăng để hồi hướng công đức. 

Khổng tiên sinh từng đoán rằng Liễu Phàm chỉ sống đến 53 tuổi, nhưng về sau 

tiên  sinh  thực sự sống  khỏe  đến  hơn  80,  con  cháu  đều  đỗ  đạt  thành  danh,  nối 

nhau không dứt. 

Lời bàn 

Đối với nhà Nho thì thuyết “tự lập số mạng”bắt đầu từ Mạnh tử, nhưng có thể 

tự thân ra sức thực hành, trải qua mỗi mỗi sự việc đều ứng nghiệm,ắt duy nhất 

chỉ có một người là tiên sinh Liễu Phàm mà thôi. Nhưng tiên sinh có thể chuyển 

hóa thay đổi hoàn toàn, phát lòng tin sâu vững không nghi ngờ, thực hành một 

cách mạnh mẽ quả quyết, việc ấy lại chỉ nhờ nơi sự khuyến hóa của một mình 



334 Tức là năm 1583. 

335 Tức là năm 1586. 

336 Đơn vị tiền tệ khi ấy lấy tiền làm đơn vị. Cứ mỗi một tiền có 10 phân, mỗi một phân có 10 ly, mỗi một ly lại có 10 hào. 

thiền sư Vân Cốc mà thôi.  Ai dám nói  rằng trong cửa Không của nhà Phật  lại 

không thể làm sángtỏ những chỗ uyên áo, tinh tế của Khổng Mạnh? 

Người đời thấy ai nỗ lực làm việc thiện liền chê bai rằng: “Làm việc thiện cần 

phải vô tâm, nếu có mảy may chấp trước thì sanh ra ý tưởng mong cầu phước 

báo.”Cách lập luận ấy chưa hẳn đã là không có chỗ cao minh, nhưng phần nhiều 

lại ngăn trở ý chíhướng thiện mạnh mẽ của người khác. Ví như người nông dân 

quanh năm cần cù lao động, lại bảo: “Ông không nên mong cầu lúc thu hoạch”, 

hoặc như người học trò mười năm khó nhọc, lại bảo: “Anh đừng nghĩ đến công 

danh”, liệu họ có vui vẻ nghe theo được chăng? 

Trừ bỏ sự độc hại trong Chiến quốc sách 

Trong lúc 7 nước tranh nhau vào thời Chiến quốc, nước nào cũng bị cuốn vào 

sự đọ sức đấu trí, toàn dùng cơ mưu xảo trá. Kẻ tiểu nhân xem qua Chiến quốc 

sách thì ngợi khen tán thưởng, cho rằng trong ấy toàn là mưu hay kế giỏi. Người 

quân tử nhìn  đến sách  này  chỉ thấy lòng  cảm  khái  than  thở,  vì  hiểu được rằng 

những cách hành xử trong ấy đều là đáng thương xót lắm. Ví như nước uống có 

độc, tuy có thể tạm thời giúp giảm cơn khát, nhưng rồi chất độc phát tác không 

sao trị được. 

Vào  triều  Thanh,  tiên  sinh  Lục Giá  Thư  ở  Bình  Hồ,  Triết  Giang,  mang Chiến 

quốc sách  ra đọc lại,  tuyển  chọn cắt bỏ  những  đoạn nói  về  các  mưu mô  tham 

lam dối trá, chỉ để lại phần hiền thiện trong đó, được khoảng 10 thiên, đặt tên là 

“Quốc sách khử độc”. 

Tiên  sinh  quả  là  người  đọc  sách  có  con  mắt  phân  biệt  chân  chánh,  không  bị 

người xưa lừa dối. 

Lời bàn 

Đã  biết  rằng  trong  Chiến  quốc  sách  có  sự  độc hại,  thì có thể  biết  rằng  những 

sách từ thời Tần Hán về sau cũng không khỏi có sự độc hại. Chỉ có điều là sự 

độc hại không  giống như  nhau, nên người  có mắtnhìn sáng suốt cần phải  tĩnh 

tâm  quán  sát.Những  người  trước  thuật,  giảng  rộng  ý  nghĩa  của  sách  như  tiên 

sinh  thì  rất  nhiều,  nhưng  đa  số  họ  đều  noi  theo  lối  cũ,  lặp  lại  người  xưa,  lại 

không khỏi pha trộn với cái nhìn theo thói tục vào đó. 

Tôi  đã  được  đọc  qua  sách  của  tiên  sinh,  lại  cũng  vận  dụng  theo phương  pháp 

của  tiên sinh đọc Chiến quốc sách,  thật không  dám xem thường đưa ra những 

lời luận nghị chê bai. Sách là tài sản chung của thiên hạ xưa nay, đạo là nguyên 

lý tự nhiên sẵn có trong bản tánh của mỗi chúng ta. Từ lòng yêu kính tiên sinh, 

thật không dám xu nịnh, chỉ noi làm theo tiên sinh mà thôi. 

Quyên góp tiền bạc giúp người thành tựu những điều tốt đẹp 

Giảng rộng 

Thành  tựu  điều  tốt  đẹp  cho  người  chính  là  tâm  nguyện  của  người  quân  tử. 

Nhưng muốn thành tựu ắt cần có tiền bạc. Nếu không có ai đứng ra quyên góp 

tiền bạc thì những việc tốt đẹp cho người sẽ rất khó thành tựu. 

Có rất nhiều việc tốt đẹp ta có thể làm mà không cần đến tiền bạc, nhưng những 

việc nhất thiết cần đến tiền bạc cũng không ít.Chẳng hạn như cưới hỏi, tang ma, 

trị bệnh, cứu nguy... cho đến bao nhiêu việc cứu người giúp đời cũng đều phải 

nhờ có tiền bạc để lo liệu. 

Bất kể là ta một mình đứng ra thành tựu điều tốt đẹp cho người, hay cùng một 

người khác thành tựu việc ấy, hoặc chỉ góp một phần nhỏ trong công việc, hoặc 

ta  đề  xướng  rồi được  mọi người hưởng  ứng mà  thành  tựu,  thậm  chí  có  người 

khác đứng  ra khởi xướng, ta cũng  vui mừng  ngợi  khen  mà xúc tiến thành  tựu 

việc ấy. Chuyện quyên góp trong mỗi trường hợp đều không giống nhau, nhưng 

tâm nguyện muốn thành tựu điều tốt đẹp cho người vẫn là như nhau. 

Phân tích chi ly ý nghĩa của chữ “tốt đẹp” trong lời dạy của Đế quân, ắt phải lấy 

việc tu thiện tu phúc, làm lợi ích cho đời là tốt nhất, mà những việc chỉ thành 

tựu cho một người, một nhà hẳn phải xem là kém hơn. 

Còn như những việc tổ chức lễ hội rước thần, treo đèn diễn kịch, mở phòng trà, 

quán rượu, xây dựng miếu thần trên bộ dưới sông, thảy đều là nguyên nhân của 

những sự dâm loạn, trộm cướp, giết hại, đấu đá... chỉ chuốc lấy nghiệp quả xấu 

ác, hoàn toàn không phải là những việc tốt đẹp, cần phân biệt rõ như thế. 

Trưng dẫn sự tích 

Làm thiện không mệt mỏi337 

Đời nhà Minh, có người tên Trương Chấn Chi, tên tự là Trọng Khởi, vốn người 

Thái Kinh, Thái Thương, tỉnh Giang Tô, trước đây làm Tri phủ Cát An, thuộc 

Giang Tây. Bấy giờ, có người giữ chức huyện thừa338 ở Cát An là Trương Đại 

Du, tuổi đã xế chiều mới có người thiếp sinh được con trai.Đứa con vừa lên ba, 

Đại Du và người thiếp đều nối nhau lâm bệnh qua đời.Đứa con ấy phải lưu lạc 

nhờ  một  nhà  dânthường  nuôi  dưỡng.Chấn  Chi  nghe  biết  chuyện  liền  thu  xếp 

cho một người thiếp của mình đến lo việc đưa đứa bé ấy về lại nhà họ Trương. 

Có  người  họ  Thẩm  làm  Trường  huyện  lệnh, 339 cả  nhà  lần  lượt  chết  hết,  Chấn 

Chi đứng  ra thay người nhà lo  việc nhập quan đưa  về  quê an táng.Cả  nhà  chỉ 

còn lưu lại được một đứa cháu mồ côi, Chấn Chi liền ủy thác cho một viên quan 

Hữu ty nuôi dưỡng. 

Huyện  lệnh  Thiên  Đài  qua  đời  trong  lúc  đang  làm  quan,  không  đưa  về  quê 

được, gia đình lưu ngụ ở Hàng Châu, có đứa cháu gái tuổi vừa mới lớn lọt vào 

tay  kẻ  gian,phải  làm  gái  lầu  xanh.Chấn  Chi  nghe  chuyện  rơi  nước  mắt,  liền 

chuộc về rồi chọn nơi tử tế lo việc gả chồng. 

Những  trường  hợp  Chấn  Chi  bỏ  tiền  bạc  ra  giúp  người  tương  tự  như  thế  rất 

nhiều, không thể kể hết. Con trai ông là Trương Tế Dương,sau thành bậc danh 

sĩ một thời. Con cháu ông đời sau đều đặc biệt hưng thịnh. 

Lời bàn 

Cứu giúp người nghèo đói, hoặc giúp người về quê, đó là thành tựu sự tốt đẹp 

cho  người  ngay  trong  đời  sống;  giúp  người  khác  duy  trì  dòng  tộc,  cứu  người 

thoát khỏi hoạn nạn,đó là thành tựu sự tốt đẹp cho người lâu dài về sau. 



337 Trích từ sách Ý hành lục (懿行錄). (Chú giải của soạn giả) 

338 Huyện thừa là chức quan trợ giúp việc hành chính cho huyện lệnh. 

339 Theo quy định từ đời Hán, quan Huyện lệnh ở một huyện nhỏ có số hộ dân dưới một vạn thì gọi là Trường huyện lệnh. 

Làm việc gì cũng noi theo đạo trời 

Giảng rộng 

Ý nghĩa của hai chữ “đạo trời”ở đây là ngược lại với tham dục của con người. 

Đạo trời là quy tắc, chuẩn mực của mọi việc làm, cũng như thợ mộc có thước 

tròn, thước vuông, người bắn tên có bia làm đích ngắm... 

Noi  theo  đạo trời  là  đúng,  bỏ đi  là  sai;  noi  theo  đạo trời  là  góp  sức  được  vào 

việc chung, bỏ đi là ích kỷ riêng tư; noi theo đạo trời là thẳng suốt đi lên thành 

người cao thượng;bỏ đi là phăng phăng tuột dốc làm kẻ tiểu nhân; noi theo đạo 

trời  ắt  có  lòng  nhân  từ  khoan  dung  tha  thứ,  tự  nhiên  có  sự  giúp  dật,  bảo  vệ, 

thường luôn được hưởng phúc;bỏ đi thì tâm tính khắc nghiệt, lạnh nhạt vô cảm, 

thường  gặp nhiều điều xấu  ác, tai  họa theo nhau  giáng xuống. Xem thế thì  đủ 

biết, chỗ được mất thật cách xa nhau một trời một vực. 

Câu  này  với  câu  văn  tiếp  theo340 có  ý  nghĩa  hỗ  tương,  hàm  chứa  lẫn  nhau. 

Chẳng  hạn như nói   “làm  việc” ,  nhưng tất nhiên  cũng  bao  gồm cả ý   “nói ra” , 

mà  việc   “nói ra  thuận lòng người”  tất nhiên  cũng  đã bao hàm cả ý   “noi theo 

 đạo trời”  trong đó. 

Trưng dẫn sự việc 

Không bỏ khi vợ mắc bệnh phong341 

Tỉnh  Phúc  Kiến  có  người  tên  Phúc  Thanh  Văn,  là  con  trai  của  Thiệu  Tổ,định 

việc kết hôn với con gái Sài Công.Vừa dạm hỏi xongthì người con gái ấy bỗng 

mắc bệnh phong. Thiệu Tổ thấy bệnh ấy hiểm nghèo nên muốn đổi ý, người vợ 

giận  lắm,  nói:  “Mình  sinh  con  ra  nên  dạy  cho  nó  thuận  theo  đạo  trời,  thì  tự 

nhiên  được  bền  lâu.Bằng  như  làm  việc  trái  với  lễ  nghĩa,  tai  họa  chắc  chắn  sẽ 

đến ngay.” 

Do đó nên vẫn tiến hành việc cưới xin. Sau khi con gái họ Sài về làm dâu, năm 

sau Phúc Thanh Văn thi đỗ, vợ anh cũng dần dần khỏi bệnh, sinh được ba đứa 

con trai sau đều vinh hiển. 



340 Tức là câu: “Nói ra lời nào cũng thuận với lòng người”. 

341 Trích từ sách Ý hành lục (懿行錄). (Chú giải của soạn giả) 

Lời bàn 

Từ  xưa  đến  nay,  những  người  cưới  vợ  mù,  vợ  bệnh,  phần  nhiều  tự  thân  đều 

được sang quý, sinh con vinh hiển.Thật không phải nguyên nhân gì khác, chỉ là 

vì tấm lòng nhân hậu có thể thay trời mà bao dung che chở cho một người, nên 

trời cũng ưu ái đãi ngộ cho một người để bù đắp đó thôi. 

Bội ước không cưới vợ342 

Vào  triều  Thanh, tại huyện  Lâu thuộc  tỉnh  Giang Tô  có người tên Cố Nguyên 

Cát, ban đầu làm một viên thư lại, chăm chỉ học tập, tay không buông sách. Sau 

đi  thi  đỗ  đầu,  học  trò  theo  học  ngày  càng  đông.Nhưng  cứ  mỗi  lần  ông  vào 

trường,liền  thấy  như  có một  phụ  nữ  đi  theo  kế  bên,  khiến cho  ý  tứ  văn  từ  rối 

loạn. 

Xét nguyên nhân thì từ thuở mới lớn, Nguyên Cát có dạm hỏi một cô gái, sau 

thấy xuất thân  nghèo  khó nên cuối  cùng bỏ không cưới.Nhân  việc  này,  cô  gái 

uất ức mà chết. 

Đến khi tuổi già, Nguyên Cát bỗng phát điên,thường tự đánh vào dương vật của 

mình, người nhà phải theo sát ngăn cản.Nhưng chỉ cần lơi lỏng một chút là ông 

lại đánh vào mạnh hơn. 

Một hôm ông tự đi lên một cây cầu, nhìn xuống dòng nước sông trong vắt, cảm 

thán nói rằng: “Nơi này có thể chôn ta được rồi.”Nói xong tự nhảy xuống sông 

mà chết.Hôm ấy là ngày mồng một tháng sáu,thuộc niên hiệu Khang Hy. 

Lời bàn 

Vì chê người ta nghèo khó mà không cưới nên trời sẽ bắt sống trong nghèo khó 

suốt đời.Vì vậy, có được văn tài đến như thế mà cuối cùng không thể thành tựu 

được gì, cuối cùng phải chôn xác trong bụng cá sông! 



342 Chuyện này do Trầm Vĩnh Tư kể lại. (Chú giải của soạn giả) 

Mẹ con cùng bị sét đánh343 

Vào niên hiệu Khang Hy, năm Ất Hợi, 344 quận Tô bị trận lụt lớn.Tại một thôn 

nọ có người phụ nữ đang mang thai, chồng bệnh nằm đói chẳng có gì ăn, bà liền 

bế đứa con ba  tuổi vào thành  vay  gạo.Vay  được 4 đấu  gạo mang  về,  gặp mưa 

lớn  trên  đường,  sức  lực  cạn  kiệt  nhưng  vẫn  còn  cách  nhà  khoảng  một  dặm, 

không thể vừa bế con vừa mang gạo đi nổi.Bỗng thấy trước cửa nhà gần đó có 

một đứa trẻ, liền gửi mấy đấu gạo lại đó cho nó, hẹn đưa con về nhà rồi trở lại 

lấy. 

Đứa trẻ kia cùng bàn với mẹ rồi đem gạo giấu đi mất. Người mẹ bế con về rồi 

quay lại thì không lấy được gạo, vì sợ chồng không dám vào nhà,trong bụng lại 

quá đói, cuối cùng treo cổ mà chết bên cạnh nhà. Người chồng đang bệnh không 

có ai chăm sóc, không bao lâu cũng chết. 345 

Năm sau, khoảng tháng 6 thì nhà cướp gạo kia dời đến ở nơi hẻm Dưỡng Dục 

trong quận lỵ, bỗng bị ma nhập tự nói rằng: “Ta đã kiện ngươi nơi ấy, thiên lôi 

cũng xem xét chấp thuận rồi.” 

Chưa  đến  ba  ngày  sau,  trời  nổi sấm chớp,  lôi hai  mẹ  con  nhà  kia  ra  giữa  sân 

đánh chết.Bà mẹ lúc chết vẫn còn ôm chặt con.Hôm ấy là ngày mồng ba tháng 

bảy năm Bính Týthuộc niên hiệu Khang Hy. 346 

Lời bàn 

Theo cách hiểu của phái hậu Nho347thì chuyện hai mẹ con nhà kia chẳng qua do 

hai khí âm dương tương khắc, tình cờ phát ra sấm sét đánh trúng mà thôi.Người 

đời nếu tin theo như vậy ắt trong lòng thản nhiên, không hề sợ sệt trước những 

việc nhân quả báo ứng hiện tiền như thế. 



343 Chuyện này tất cả người trong quận Tô đều biết. (Chú giải của soạn giả)  

344 Tức là năm 1695. 

345 Nguyên bản không thấy nói đến đứa con 3 tuổi, nhưng trong hoàn cảnh này chắc chắn cũng phải chết theo cha mẹ. 

346 Tức là năm 1696. 

347 Chỉ các nhà Nho về sau, đặc biệt là sau khi phát triển các học thuyết của Nhị Trình (Trình Hạo và Trình Di), Chu tử. 

Tham dâm phụ lời ủy thác348 

Huyện  Thái  Thương  tỉnh  Giang  Tô  có  một  nho  sinh  tên  Vương  Tĩnh  Hầu,  là 

người  khiêm  tốn,  thường  kính  trọng  người  khác.  Một  hôm  bỗng  bị  sét  đánh 

chết.Mọi người đều kinh sợ cho là chuyện kỳ lạ.Có người đồng cốt thỉnh được 

tiên nhập, mọi người liền đem việc này ra hỏi, tiên mượn lời đồng cốt nói: “Tên 

này vào hồi ngày, tháng, năm ấy... lúc đến Tô Châu dự kỳ thi phủ, ở trọ một nhà 

dân gần cầu Ẩm Mã.Khi ấy, người chủ nhà bị khép tội đang giam trong ngục, 

người vợ thấy hắn ta ra dáng hiền hậu khiêm tốn nên tin tưởng, mang tiền bạc 

ủy thác, cậy lo cho người chồng được ra khỏi ngục.Hắn thấy người vợ chủ nhà 

yếu đuối có thể hiếp được liền ra tay, lại cướp luôn tiền bạc, hại người vợ chủ 

nhà đến chết.Vì thế nên hắn phải chịu quả báo như vậy.” 

Lời bàn 

Tội lỗi giấu kín chẳng ai biết như thế nàythì luật pháp quốc gia không trừng trị 

được. Nếu không có lẽ tội phúc báo ứng, ắt kẻ tiểu nhân sẽ luôn hí hửng mà làm 

tiểu nhân.Cho nên, việc truyền rộng thuyết nhân quả ra chính là âm thầm hỗ trợ 

cho việc trị nước bằng pháp luật, lại cũng giúp vào cho đạo lý chân chánh, công 

lao ấy quả thật không phải ít. 

Nói ra lời nào cũng thuận với lòng người 

Giảng rộng 

Lời nói và việc làm là hai phương diện chủ yếu để người quân tử dựa vào mà 

lập thân.Làm việc noi theo đạo trời thì ít khi phải hối tiếc vì việc đã làm.Nói ra 

thuận với lòng người thì ít khi phải bị người oán trách vì lời nói. 

Khổng tử nói: “Người  có  đức hạnh mới nói  ra được những lời  tốt  đẹp,  nhưng 

người  nói ra  lời tốt đẹp chưa hẳn đã  có đức hạnh.”  Lại  nói: “Người  nhân  đức 

luôn có sự thận trọng, chọn lựa kỹ trước khi nói ra.” Lại nói: “Chưa đến lúc cần 

nói mà vội vã nói là hấp tấp;có người thưa hỏi, đến lúc cần nói mà không nói rõ 

ràng là người gian trá giấu giếm;không quan sát kỹ vẻ mặt, phản ứng của người 

nghe mà chỉ thao thao nói, ấy là mù quáng.” 



348 Chuyện này do Trầm Vĩnh Tư kể lại. (Chú giải của soạn giả) 

Cho nên phải biết rằng, nói năng cho phải đạo thật cũng muôn ngàn khó khăn. 

Từ xưa đến nay, những bậc đạo cao đức dày ắt không khinh suất trong lời nói, 

người  khéo  quán sát đến  chỗ  biến  hóa tinh  vi  kín đáo  của sự  vật  cũng  không 

khinh suất trong lời nói, người biết khiêm cung tự giữ mình cũng không khinh 

suất trong lời nói. 

Những kẻ khinh suất trong lời nói, đa phần đều do tâm ý nông nổi, hấp tấp, gặp 

việc thì  vui mừng  bày  tỏ ra  mặt, cho nên có nói  ra điều  gì cũng chỉ là  lời cửa 

miệng, trong lòng chưa từng có sự chín chắn suy đi xét lại.Ví như có vì thế mà 

đắc tội với đời, khiến người khác cười chê,họ cũng không hề suy nghĩ lại,nói gì 

đến việc dành thời gian để cân nhắc trước xem có nên hay không nên nói? 

Nói “lòng người”ở đây là muốn chỉ đến lòng công bằng, chân chánh hết mực,là 

tấm lòng mà Tô Đông Pha đã nói đến trong  Tư trị luận (思治論) rằng: “Không 

nói  ra  mà  ai  ai  cũng  giống  như  nhau.”  Lòng  người như  thế nếu  ở  nơi  đâu  thì 

chính  là  đạo  trời  ở  đấy,  nên  phải  thuận  theo.Nhưng  nói  “thuận  theo”  ở  đây 

không có nghĩa là xu nịnh, mà có nghĩa là nên thận trọng trước khi nói, quan sát 

phản ứng của người nghe, chân chất thẳng thắn không lừa dối, nói ra phải trọn 

vẹn  rõ  ràng,  có  sự  suy  xét  cẩn thận,bảo ban  phải  khiêm  cung  hòa  ái,  lại càng 

phải cẩn trọng. Những lúc quá vui mừng, quá giận dữ hoặc quá say sưa, ắt phải 

có những lời luận bàn thái quá, tốt hơn là nên ngậm miệng không nói để ngăn 

ngừa sự sai trái, lầm lỗi. 

Các bậc tiền bối dạy rằng: “Những người ta gặp trong tiệc tùng xã giaohoặc nơi 

đông  người  giao  tiếpthường  có  nhân  phẩm  tốt  xấu  khác  nhau,  hoặc  có  người 

phẩm hạnh  khiếm  khuyết, hoặc có người  hình dung xấu xí, hoặc có người tuy 

hiện nay hiển đạt tôn quý nhưng xuất thân gia thế hàn vi, hoặc có người trước 

đây gia thế hết sức phồn vinh thịnh vượng, nhưng giờ đây con cháu chẳng được 

mấy người...Từ đó suy ra, sẽ thấy có rất nhiều điều không nên nói, cần phải lần 

lượt cân nhắc hết thảy,không được chạm vào những chỗ riêng tư kín đáo, hoặc 

những  điều người  khác  không  muốn  nói đến,  khiến  họ  phải  hổ  thẹn,  giận  dữ. 

Nếu không thể nào biết hết để tránh thì tuyệt đối không được luận bàn sằng bậy 

chuyện thế sự, hoặc trực tiếp gọi tên họ của người khác, để tránh phạm vào húy 

kỵ tên họ các bậc cha anh, bởi những điều ấy thường mang đến tai họa ngoài ý 

muốn. 

Trước đây có một người, trong buổi tụ họp rất đông người, chợt nghe có kẻ đề 

cập đến một người có tên tuổi, anh ta liền nói rằng mình với người đó rất thân 

nhau. Không ngờ chỉ một lát sau, người ấy tình cờ ghé đến. Anh ta chắp tay vái 

chào,  không  biết  là  ai,  rồi  quay  sang  hỏi  người  bên  cạnh:“Ông  ấy  là  ai 

vậy?”Người bên cạnh trả lời: “Là người mà ông vừa nói là rất thân với ông đó.” 

Mọi  người  quanh  đó  đều  quay  nhìn anh  ta  cười  nhạo.  Than ôi!  Những  ai  hay 

khinh suất trong lời nói nên nhớ lấy chuyện này mà tự răn nhắc mình. 

Trưng dẫn sự tích 

Lỗ công sai người đối đápvới Tiết hầu349 

Đằng hầu và Tiết hầu cùng đến triều kiến vua nước Lỗ, 350hai bên tranh nhau vị 

thứtrước sau.  Tiết hầu  nói: “Ta  được phong  trước.” Đằng hầu  liền nói:  “Ta  là 

quan Thái bốc nhà Chu,cùng họ với thiên tử, 351Tiết hầu mang họ dân thường, ta 

không thể đứng sau.” 

Lỗ  Ẩn  công liền sai Vũ  Phụ thay mình  đến  chỗ Tiết hầu nói:  “Ngài  với Đằng 

hầu  đã  hạ  mình  đến  đây  thăm  vua  nước  Lỗ  tôi,  người  nhà  Chu  có  câu  rằng: 

‘Trên núi sẵn có cây gỗ, nhưng người thợ mộc  khi dùng phải đo đạc theo  chỗ 

mình cần; khách đến nhà tuy đều sẵn có lễ nghi, nhưng chủ nhà phải có sự chọn 

lựa.’Thiên tử nhà Chu với chư hầu đã có sự minh định, nếu khác họ với thiên tử 

thì đều phải đứng sau.Vua nước Lỗ tôi nếu có đến triều kiến vua nước Tiết, tự 

nhiên cũng không dám tranh với các vị.Nếu quả ngài đã có lòng hạ cố đến thăm 

vua nước Lỗ tôi, xin vui lòng để cho vua nước Đằng đứng trước.” 

Vua nước Tiết liền đồng ý để cho vua nước Đằng đứng trước. 

Lời bàn 

Lời  lẽ  của  vua  nước  Tiết  rõ  ràng  là  quá  bộc  trựcthẳng  thừng,  mà  lời  của  vua 

nước Đằng cũng quá cứng rắn, ra vẻ chèn ép người. Chỉ có lời của Vũ Phụ nói 

thay  vua  Lỗ  là  khiêm  cung  hòa  nhã,  mềm  mỏng  linh hoạt  mà  cảm  động  lòng 

người. 



349 Trích từ sách Tả truyện (左傳). (Chú giải của soạn giả)  

350 Việc này xảy ra vào năm 712 trước Công nguyên, vào đời Lỗ Ẩn công. 

351 Đằng hầu mang họ Cơ, cùng họ với vua nhà Chu, vì chính là con cháu nhà Chu được phong tước hầu. 

Phân tích chi ly thì lời của Vũ Phụ có thể phân chia thành sáu ý để xem xét. Hai 

câu đầu nói  rõ  về  việc  hai  vua  chư  hầu  đến  nước  Lỗ  triều  kiến.Tiếp  theo  liền 

đưa ra lý lẽ nhẹ nhàng mềm mỏng, nêu việc trên núi sẵn có cây gỗ là ý thứ nhất 

(1), lại thêm việc khách đến nhà sẵn có lễ nghi là ý thứ hai (2), vận dụng rất hay 

phương pháp mượn khách để nói tiếp đến chủ. Không nói rằng khách không có 

lễ nghi, mà ngược lại nói khách sẵn có lễ nghi, thật giống như Tử Sản không nói 

chỗ  cả hai  đều  sai,  mà  nói  chỗ  cả  hai  đều  đúng.  Thật  khéo  chọn  ngôn  từ  lắm 

thay! 

Sau  đó  nêu  lên  sự  minh định  của  nhà  Chu  (3)  rằng  khác  họ  với  thiên  tử phải 

đứng sau (4), là đã có ý muốn nhường Đằng hầu lên trước. Lại trước khi muốn 

nói  vua  nước Tiết hạ mình thăm vua nước  Lỗ (5), thì  lại đưa  ra  tình huống  ví 

như  vua  nước  Lỗ  đến  triều  kiến  vua  nước  Tiết  (6).  Cách  nói  như  thế  thật  là 

khiêm tốn hòa nhã, khiến người nghe tự nhiên thấy vui lòng. Chỗ này thật giống 

như  khi Tần  Mục Công nói  chuyện với sứ nước  Tấn, không nói  mình  bắt  Tấn 

hầu về nước Tần, mà nói:‘Ta muốn được cùng đi với Tấn hầu về phía tây, cũng 

chỉ là để thực hiện giấc mơ của nước Tấn mà thôi.” Như vậy chẳng phải là khéo 

chọn ngôn từ lắm sao? Những việc như vậy đều là nói ra thuận với lòng người, 

hoàn toàn  không  phải  những  cách  nói  xu  nịnh  dùa theo  ý  người  mà  có thể so 

sánh được. 

Giảng pháp thích hợp352 

Thời Nam Bắc triều, đời Lưu Tống có một vị cao tăng từ Ấn Độ sang là Cầu-

na-bạt-ma, 353thuộc  dòng  Sát-đế-lợi, 354 là  anh  của  vua  nước  KếTân.Vào  tháng 

giêng  niên  hiệu  Nguyên  Gia  thứ  tám, 355ngài  đến  Kiến  Nghiệp. 356Vua  Văn  đế 

mời vào diện kiến, ân cần hỏi han rồi thưa rằng:“Ta cũng thường muốn ăn chay, 

giữ giới không giết hại, nhưng vì còn phải lo cho dân cho nước nên không thể 

được, vậy biết phải làm thế nào?” 



352 Trích từ sách Cao tăng truyện (高僧傳). (Chú giải của soạn giả)  

353 Tên Phạn ngữ này được dịch nghĩa sang chữ Hán là Công Đức Khải (功德鎧). (Chú giải của soạn giả) 

354 Sát-đế-lợi là một trong 4 giai cấp của Ấn Độ, chính là giai cấp vua chúa cầm quyền. 

355 Tức là năm 431. 

356 Tức là Nam Kinh. 

Đại sưnói: “Sự tu tập trai giới của bậc đế vương không giống với thường dân. 

Thường  dân  thân  phận  hèn  kém,  không  có  quyền  sai  sử  người  khác,  nếu  như 

không tự mình khắc chế, giảm bớt ham muốn thì làm sao tu thân?Nhưng đối với 

bậc vua chúa thì bốn bể là nhà, muôn dân là con, nói ra một lời tốt đẹp thì muôn 

dân  vui  mừng,  thi  hành  một  chính  sách  hiền  thiệnthì  người  người  hưởng 

ứng;trọng người hiền,dùng người giỏi, bớt lao dịch, giảm thuế khóa thì mưa gió 

thuận hòa, mùa màng sung túc.Bệ hạ nếu theo cách ấy mà giữ trai giới, thì sự trì 

trai ấy thật vĩ đại biết bao;nếu theo cách ấy mà giữ giới không giết hại, thì còn 

có công đức nào hơn? Đâu nhất thiết là phải đợi nhịn ăn được nửa ngày357hay 

cứu mạng cho một con chim rồi mới có thể cứu giúp rộng khắp muôn dân?” 

Văn  đế  nghe  xong  hết  mực  tán  thán,  nói  rằng:  “Người  thế  tục  đắm  chìm  mê 

muội trong những lý luận xa vời, kẻ xuất gia lại thường trì trệ cố chấp nơi giáo 

điều thiển cận. Theo như lời đại sư mới thật sự là khai mở trí tuệ giúp người tỏ 

ngộ,  thấu  hiểu  sáng  suốt  mọi  việc,  có  thể  cứu độ  khắp  cả  trời  người.”  Sau  đó 

liền cung thỉnh Đại sư trụ lại chùa Kỳ Hoàn nơi kinh thành. 

Đến khi đại sư viên tịch, trong khoảng giữa đỉnh đầu bỗng thấy có hình trạng lạ, 

mường tượng uốn khúc như con rồng, từ đỉnh đầu xuất ra bay thẳng lên trời, có 

cả ngàn người tận mắt chứng kiến. 

Lời bàn 

Những lời Đại sư nóira cũng đều là lập luận của nhà Nho, nhưng lại hàm chứa 

giáo lý nhà Phật trong đó.Như thế mới thật là nói ra thuận với lòng người. 

Khéo can ngăn358 

Vào triều Minh, quan Thượng thư bộ Hộ là Vương Hữu Hiền, là người huyện 

Ninh Hương, tỉnh Sơn Tây.Ông từng bỏ tiền cưới về một người thiếp, vợ ông vì 

quá ghen nên đẩy người thiếp này vào hoàn cảnh rất khốn đốn. Khi Vương Hữu 

Hiền  bận  việc  quan  phải  đi  xa,  bà  vợ  liền  lén  nhốt  người  thiếp  vào  một  căn 

phòng trên lầu, đói quá sắp chết. Ông có đứa con trai tên Vương Dục Tuấn, chỉ 

mới mấy tuổi đầu, lúc ấy biết chuyện liền nói với mẹ: “Nếu dì ấy mà chết đói, 



357 Ý đại sư muốn nói đến việc giữ  theo Bát quan trai giới, theo đó người  thọ giới chỉ ăn  vào giờ ngọ, xem như nhịn  ăn nửa 

ngày. 

358 Trích từ sách Ý hành lục (懿行錄). (Chú giải của soạn giả)  

người  ngoài thế  nào  cũng chê  cười phỉ báng  mẹ,chi  bằng cứ mỗi ngày cho ăn 

một  bát  cháo  nhỏ,  để  dì  ấy  từ  từ  mà  chết,  người  ta  sẽ  không  nói  là  mẹ  ác 

độc.”Bà mẹ nghe theo lời. Vương Dục Tuấn lại lén dùng một cái đãy nhỏ giấu 

thức ăn vào, nhân lúc mang cháo đến thì đưa cho người thiếp của cha, nhờ đó 

mà cô ta được sống. 

Qua  năm  sau  sinh  được  một  đứa  con  trai,  Vương  Hữu  Hiền  lén  đưa  đến  nơi 

khác nuôi dưỡng.Sau khi ông qua đời, Dục Tuấn hết sức thương yêu chăm sóc 

đứa em trai này. 

Lời bàn 

Khi sử dụng lời nói để giao tiếp với người khác,tất nhiên phải chọn lời nói sao 

cho thuận theo lòng người.Khi sử dụng lời nói để phụng sự cha mẹ,cũng không 

được làm trái ý cha mẹ. Tuy nhiên, Khổng tử thường nói: “Thờ cha mẹ,nếu cha 

mẹ có điều không tốt cũng phải khéo léo can ngăn.”Khéo léo can ngăn có nghĩa 

là phải  làm sao  để cha  mẹ  vui vẻ nghe  theo  lời  khuyên, mà  cũng  không trái ý 

cha mẹ. Xét như việc Vương Dục Tuấn khéo léo khuyên can mẹ,chẳng phải là 

hợp với lời của Khổng tử lắm sao? 

Kính ngưỡng bậc thánh hiền tiên triết, đi đứng nằm ngồi thường nghĩ nhớ 

Giảng rộng 

Nói  “tiên  triết”  là  chỉ  chung  các bậc  thánh  hiền  trong  quá  khứ.Được  nghe  lời 

dạy  của thánh  hiền  thì  sinh  lòng ngưỡng  mộ,  ắt  tự  thân  phải  ra  sức  làm  theo, 

giống như vẫn còn được thấy các ngài hiện diện trước mình. Nói “đi đứng nằm 

ngồi  thường  nghĩ  nhớ”, 359có  nghĩa  là  bất  kỳ  lúc  nào  cũng  nhìn  thấy  các  bậc 

thánh hiền như đang hiện diện trước mặt mình, nhưng không nên quá câu nệ nơi 

nghĩa đen của từ ngữ, mà nên hiểu là lúc nào cũng suy xét nhớ nghĩ lời dạy của 

các ngài để làm theo. 



359Nguyên tác dùng hai chữ “canh tường” (羹牆), nghĩa là “bát canh, vách tường”, lấy ý theo trong sách Hậu Hán thư có nói đến 

chuyện sau khi  vua Nghiêu mất  rồi, vua  Thuấn thường nhớ nghĩ đến, mỗi khi ngồi xuống như thấy hình bóng  vua Nghiêu 

trên vách tường, mỗi khi ăn cơm như nhìn thấy hình bóng vua Nghiêu trong bát canh. Vì thế, “canh tường” hàm ý luôn luôn 

nhớ nghĩ đến, dù trong lúc đi đứng nằm ngồi cũng đều tưởng nhớ. 

Đạo lý của các bậc thánh hiền xưa nay, tùy theo địa phương truyền bá mà có sự 

linh hoạt  tự nhiên nhưng không xa  lìa cội gốc, nếu như quá  cố chấp  vào hình 

thứcmà  trong  tâm  vẫn  tồn  tại  dù  chỉ  một  chút  các  ý  niệm  “ý,  tất,  cố,  ngã” 360 

trong lòng, ắt sẽ không khác gì Diệp công thích rồng nhưng chỉ biết đến tranh 

vẽ rồng chứ không biết có con rồng thật. 

Năm xưa, tôi có lần gặp một người cầm trong tay quyển sách Trung dung, liền 

cùng ông ta bàn luận về nghĩa lý đại thể của hai chữ “trung dung”. Tôi bảo ông 

ấy: “Trung dung không có hình tướng, nếu cố chấp vào hình thức mà cho rằng 

chỉ có 33 chương trong sách này mới đúng thật là Trung dungthì đối với đạo lớn 

của Khổng Nhandù có nằm mơcũng không thấy được, huống chi là thực hiểu.” 

Ông ấy lập tức nổi giận, nói: “Ý nghĩa ông nói đó là thiền học, chẳng phải đạo 

Nho của ta.” Nói xong bèn ném ngược quyển Trung dung lên bàn sách. Tôi nói: 

“Ông  thành  kẻ  tiểu  nhân  rồi.”Ông  ta  hỏi  vì  sao,  tôi  nói:  “Khổng  tử  từng  nói 

rằng:  ‘Quân  tử  trung  dung,  tiểu  nhân  ngược  với  trung  dung.’Chẳng  phải  ông 

vừa ném ngược quyển  Trung  dung lên bàn đó sao?” Người  kia  lập tức  cãi  lại: 

“Khổng  tử  nói  ‘tiểu  nhân  ngược  với  trung  dung’,  sao  có  thể  chấp  cho  đó  là 

quyển  trung  dung  trong  tay  tôi?”Tôi  liền  cười  lớn  nói:  “Tôi  nói  trung  dung 

không có hình tướng, chính là như ý ông vừa nói đó.” Ông ta im lặng suy nghĩ 

hồi lâu, liền tự có chỗ hiểu được. 

Một hôm, có người bạn đề cập đến một câu trong sách Mạnh tử: “Nếu tin hoàn 

toàn vào sách, chẳng bằng không đọc sách.” 361 Tôi nói: “Câu này người thường 

không dám tùy tiện nói ra, nhưng Mạnh tử nói thì quả đúng không sai.” Người 

kia vừa nghe có vẻ không hài lòng, tôi chỉ cười không nói gì thêm. Qua một lúc 

lâu, người ấy bỗng hiểu ra, nói: “Ông quả là người khéo đọc sách Mạnh tử. Tôi 

đã bị ông giễu cợt rồi.” 

Các bậc tiên hiền như vua Nghiêu, vua Thuấn, vua Vũ, vua Thang, Văn vương, 

Vũ vương, Chu Công, Khổng tử, Nhan Hồi... đều là những bậc thánh hiền thời 



360 Một số nhà Nho cho rằng Khổng Tử chủ trương vô ý (chỉ ý nghĩ), vô tất (sự thiên lệch), vô cố (sự cố chấp) và vô ngã (bám 

chấp  vào bản ngã). Ở đây tiên sinh An Sỹ có vẻ như đã sử dụng các khái niệm này của Nho gia theo cách hiểu của giáo lý 

nhà Phật. 

361 Nguyên văn câu này là: “Tận tín thư bất như vô thư.” (盡信書不如無書) 

cổ  đại,  nhưng  giá  trị  văn  hiến  quý  báu  của  các  ngài  vẫn  còn  lưu  lại  đến  nay. 

Trong  những  lúc  có  chút  thời  gian  rỗi  rãnh,  tôi  vẫn  thường  thả  hồn  quay  về 

ngàn năm trước, tìm tòi sưu tập rồi đọc qua trước thuật của rất nhiều người, sau 

đó suy ngẫm trầm tư, rồi lại tham khảo qua lập luận của các bậc hiền nho ngày 

trước.  Nếu  như  trong  ấy  có  những  lời  thích  hợp  với  mình,  ắt  thường  ghi  nhớ 

trong lòng hoặc lặng lẽ ngâm nga một mình, tự nhiên để hết tinh thần vào đó. 

Thỉnh thoảng lại gặp một đôi câu xét thấy chưa thực sự thông suốt, liền viết ra 

thành tập, đặt lại vấn đề để hy vọng có thể làm sáng tỏ hơn nữa những lời dạy 

của  các  bậc  thánh  hiền  ngày  trước,  khiến  cho  những  học  thuyết  ấy  được  vĩnh 

viễn  lưu  hành trong đời.  Nhân đó  mà trong  khoảng  30 năm  qua đã hình thành 

một  tập  sách  đặt  tên  là  “Chất  Khổng  thuyết”,  nêu  một  số  vấn  đề  cần  làm  rõ 

trong học thuyết Khổng tử, vẫn dùng để tự mình suy ngẫm lấy đó làm vui, cũng 

không dám nói là như được thấy các bậc tiên triết trước mắt, chỉ là muốn làm 

sáng tỏ cái học của thánh hiền để không phụ lời giáo huấn của các ngài. Dưới 

đây xin trích một số vấn đề trong sách Chất Khổng thuyết, mong được chia sẻ 

với những người cùng chí hướng. 

Trích “Chất Khổng thuyết” 

Bàn về việc “họ Khổng ba đời bỏ vợ” 

Thật quá đáng lắm thay!Những kẻ học Nho thiển cận không hiểu được ý nghĩa 

của  từ  ngữ,  vu  báng  điều  xấu  xa  cho  gia đình  bậc  thánh.Đức  Khổng  tử  lấy  lễ 

pháp  giáo  hóa  người  đời, trước  vẫn xem  việc  dạy  dỗ  vợ  con  trong  nhà  là  căn 

bản, 362 đức độ chưa hẳn đã kém Văn vương xưa kia. Ví như vợ ngài không được 

hiền đức sánh  kịp  Hậu phi của Văn vương,  ắt cũng đâu  tệ hại đến nỗi phải bị 

chồng xô đuổi?  Một đời bỏ  vợ cũng đã là  chuyện  ghê  gớm lắm, huống chi  lại 

đến ba đời đều bỏ vợ! Xét như đạo vợ chồng, theo đạo lý nhà Nho là chuyện hệ 

trọng, nếu phạm lỗi nhỏ mà bị chồng xô đuổi, ắt gia pháp họ Khổng chẳng thể 

bỏ  qua  mà  không  trách  phạt,  bằng  như  phạm  lỗi  quá  lớn đến  nỗi  phải  bị  trục 

xuất ra khỏi gia đình, ắt phải là điều bất hạnh cho họ Khổng biết bao! Huống chi 

đức Khổng tử là bậc thầy mẫu mực của muôn đời, nếu như vợ ngài lại đức hạnh 

kém cỏi đến nỗi bị trục xuất, ắt phải tổn thương rất lớn đến thanh danh gia đình. 



362 Nguyên bản dùng “hình ư chi hóa” (刑於之化) là trích từ bài Tư tề, thiên Đại nhã trong kinh Thi, đại ý nói rằng trước phải 

dùng lễ pháp đối đãi, cư xử với vợ nhà cho tốt, sau đó đến anh em thân tộc, rộng ra mới có thể trị nước, an dân. 

Thế rồi đến người con dâu của bà cũng bị trục xuất, cho đến cháu dâu lại cũng 

bị trục xuất, như thế thì họ Khổng có còn ra thể thống gì nữa? 

Một hôm, tôi mang sách Lễ ký, thiên Đàn cung ra đọc thật kỹ và suy ngẫm, đến 

câu  “Không phải vợ  chính  của  ông Cấp, 363ắt  không phải mẹ của ông  Bạch” 364 

bỗng kinh ngạc hiểu ra, nghĩ rằng: “Đã không phải vợ chính, tất nhiên là vợ kế. 

Như vậy trong sách dùng chữ “xuất mẫu” (出母) hóa ra không phải chỉ “người 

mẹ bị trục xuất”, mà là để chỉ “người mẹ đã sinh ra mình”, cũng giống như nói 

“sinh  mẫu”  (生母),  như  vậy  tức  là  để  chỉ  người  mẹ  ruột.  Nói  “không  để  tang 

xuất mẫu” là ý nói không chịu tang mẹ ruột ba năm. Ấy vì Tử Tư là con dòng 

thứ, Bá Ngư365 từng bảo Tử Tư để tang mẹ ruột của mình 3 năm, Tử Tư không 

tiện nói với cha như vậy là sai lễ, liền nói: “Từ xưa tổ tiên gia tộc chúng ta chưa 

từng sai với lễ tắc quy định. Nếu có quy định chịu đại tang ắt phải làm theo.” 366 

Từ đó về sau, lễ nghi trong gia đình họ Khổng quy định những người con dòng 

thứ không để tang 3 năm cho mẹ ruột của mình, sau thành tục lệ vĩnh viễn như 

thế. Cho nên, trong sách  Lễ ký  chép rằng: “Họ  Khổng có quy  định [con dòng 

thứ] không để tang mẹ ruột là bắt đầu từ ông Tử Tư.” Thật rõ ràng sáng tỏ vô 

cùng. Thiên  Đàn cung  của sách Lễ  ký đã dùng chữ  xuất (出) để  thay  cho  chữ 

sinh (生), có thể nói là rất hay lạ, trang nhã mà không rơi vào khuôn sáo. 

Các nhà Nho đời sau tự mình không hiểu được ý nghĩa của từ ngữ, sao lại khiến 

cho bậc phu nhân muôn đời kính ngưỡng phải chịu tiếng xấu ác? Xét như các 

quan đại phu ngày nay thôi, nếu như vợ họ chưa từng bị trục xuất, xô đuổi, mà 

bị người ta đồn đãi  rằng bị trục xuất,  hẳn phải lấy  đó  làm mối hận muôn  đời. 

Người quân tử có lòng nhân đức, nếu nghe biết việc như thế ắt phải thay người 

mà minh oan, làm rõ sự việc để giải tỏa mối hận ấy. Huống chi việc này lại xảy 



363 Khổng Cấp là tên thật của Tử Tư, cháu nội đức Khổng tử. 

364 Nguyên văn câu này là: “Bất vi Cấp dã thê giả, thị bất vi Bạch dã mẫu.” (不為伋也妻者，是不為白也母。) 

365 Bá Ngư là con trai Khổng tử, tức là cha của Tử Tư. 

366 Tử Tư nói như vậy là ý muốn nhắc cha mình rằng theo lễ nghi không có quy định chịu đại tang đối với người mẹ là vợ thứ, 

không phải chánh thất. 

ra  với vị phu nhân của  một bậc đại  thánh nhân,  khiến cho đến ba  đời con dâu 

trong nhà đều phải ôm mối hận ngàn đời như vậy? Cho nên, việc này cần phải 

được  cải  chính,  giải  thích  cho  mọi  người  đều  rõ,  làm  sáng  tỏ  chỗ  sai  lầm  từ 

trước đến nay. 

Lời bàn 

Người xưa bỏ vợ, phần lớn trường hợp chỉ vì những lỗi lầm nhỏ, không phải lúc 

nào cũng  là  do  đánh mất đạo đức  lễ nghĩa. Như  xem trong sách  Khổng tử  gia 

 ngữ  (孔子家語)  thấy  Tăng  tử bỏ  vợ chỉ  vì  chưng quả  lê  không chín. Lại  xem 

trong sách  Mạnh tử ngoại thư (孟子外書), thấy chép việc Mạnh tử định bỏ vợ 

chỉ vì nhìn thấy bà ngồi xoạc chân khó coi.Ông đem việc này thưa với mẹ, bà 

mẹ trách Mạnh tử thất lễ, Mạnh tử nghe lời mẹ, liền tự trách, thôi không bỏ vợ. 

Xem qua đó thì có thể biết, bài văn này là vì những kẻ hậu Nho thiển cận hiểu 

sai mà phương tiện nói ra, vì mối oan chưa được rửa sạch của ba đời phu nhân 

nhà họ Khổng mà nói ra, cho nên chỗ dụng tâm thật hết sức tốt đẹp, khó nhọc. 

Chỉ có  điều  là  người  đọc  cần  phải thận  trọng  đừng  để cố  chấp nơi  từ  ngữ  mà 

hiểu sai ý tứ, lại ngộ nhận rằng ba đời họ Khổng đã khai sinh ra thói xấu cưới 

thêm vợ lẽ. Đó là điều nhất thiết phải phân biện cho rõ. 

Bàn về quan niệm “ngoài đạo trung thứ không có lẽ suốt thông” 367 

Đức Khổng tử nói rằng: “Đạo của ta chỉ một điều suốt thông tất cả.” Đó chính 

là đạo lý căn bản một đời của Khổng tử, cũng là chỗ đạo lý căn bản được truyền 

lại qua bao đời thánh hiền kể từ vua Nghiêu, vua Thuấn, Văn vương, Vũ vương, 

Chu  công...  Nhan  Hồi  từ  chỗ  “học  rộng  khắp  văn  chương,  tóm  gọn  theo  lễ 

nghĩa” mà sau mới hiểu ra được lời dạy “một điều suốt thông” của thầy, cho nên 

mới bùi ngùi mà cảm thán. 368Ngoài Nhan Hồi ra, những người được truyền thụ 

chỗ thấu suốt này bất quá chỉ có được Tăng tử với Tử Cống mà thôi. 



367 Nguyên văn là “trung thứ chi ngoại vô nhất quán” (忠恕之外無一貫). 

368 Theo sách Luận ngữ (論語) thì Mạnh tử đã nói về đạo của thầy mình (Khổng tử) là: “Ngưỡng chi di cao, toàn chi di kiên, 

chiêm chi tại tiền, hốt yên tại hậu.” -仰之彌高，鑽之彌堅，瞻之在前，忽焉在後. – Ngẩng trông càng thấy cao, thử thách 

càng thấy cứng, thoạt thấy phía trước, bỗng hiện phía sau. 

Nguyên lý “một điều suốt thông” của Khổng tử hàm ý đâu đâu cũng là đạo. Vì 

thế mà khi ngài đứng nơi ven sông trên thượng nguồn đã từng cảm thán: “Chảy 

mãi như thế này sao!” Khi ngài dạy cho môn đệ thường nói: “Ta chẳng có điều 

gì  không  dạy  cho  các  ông.”  Thật  ra,  đức  Khổng  tử  nói  câu  “một  điều  suốt 

thông” lại chính vì muốn chỉ rõ ngay trước mắt cho những kẻ đã bước ra đường 

lại không  biết  lối  đi, đã ăn  món ngon lại  không biết  mùi vị.  Môn  đệ  thảy  đều 

không hiểu được ý nghĩa ấy, nên mới đưa ra câu hỏi: “Thế là thế nào?” Tăng tử 

là người đã trực nhận, lại cũng dùng phương pháp chỉ thẳng ngay trước mắt mà 

dạy cho những người kia rằng: “Đạo của thầy ta, chỉ hai chữ trung thứ là gồm 

đủ.” 369 

Ví  như  có  người  đặt câu hỏi  rằng:  “Biển  giống  như thế  nào?”  Có  người khác 

liền mang một chén nước biển đưa cho người ấy, nói rằng: “Đây chính là nước 

biển.”  Nếu  như  lại  cho  rằng  ngoài  chén  nước  biển  ấy  không  còn  có  biển  lớn 

mênh mông, thì quả thật chỉ là người ngu si nói chuyện sằng bậy. Ngày nay có 

những  học  giả  cứ  mở  miệng  là  nói:  “Ngoài  đạo  trung  thứ,  không  có  lẽ  suốt 

thông nào cả.” Như vậy có khác gì với kẻ ngu si vừa nói trên? 

Bàn về câu “Ung370dã khả sử nam diện” 

Mấy chữ  “khả sử nam diện”  (可使南面 - có thể quay mặt về hướng nam) được 

sách   Tứ  thư  chương  cú  tập  chú(四書章句集註)  giải  thích  là  “vị  thế  của  bậc 

nhân  quân”.Dựa  theo  đó  mà  xưa  nay  vẫn  cho  rằng,  vì  Trọng  Cung  là  người 

khoan  dung  độ  lượng,  chân  thật  mà  cẩn  trọng,  có  được  khí  độ  của  bậc  quân 

vương, nên đức Khổng tử mới nhận xét như thế. 371 



369 Nguyên văn trong Luận ngữ (論語): Khổng tử nói: “Trò Sâm này, đạo của ta chỉ một điều suốt thông tất cả.” Tăng tử đáp: 

“Dạ.” Khổng tử đi ra ngoài. Môn nhân đều không hiểu, hỏi Tăng tử: “Thế là thế nào?” Tăng tử đáp: “Đạo của thầy ta, chỉ hai 

chữ  trung  thứ  là  gồm  đủ.”  -  子曰：參乎！吾道一以貫之。曾子曰：唯。子出。門人問曰：何謂也？曾子曰：夫子之

道，忠恕而已矣。(Tử viết: Sâm hồ! Ngô đạo nhất dĩ quán chi. Tăng tử viết：Duy. Tử xuất. Môn nhân vấn viết：Hà vị dã? 

Tăng tử viết: Phu tử chi đạo, trung thứ nhi dĩ hĩ.) 

370 Ung là tên của Trọng Cung, một môn đệ của Khổng tử. 

371 Nguyên văn trong sách Luận ngữ: 子曰：雍也可使南面。 - Tử viết: Ung dã, khả sử nam diện. (Trò Ung có thể làm người 

quay mặt về hướng nam.) 

Nhưng xét lại tự thấy cách hiểu như vậy có chỗ chưa thỏa đáng.“Nhân quân” là 

danh hiệu để xưng bậc thiên tử của chư hầu. Trọng Cung tuyhiền đức nhưng vai 

vế  vẫn  là  hàng  đệ  tử  của  Khổng  tử.Một  người  luôn  hết  mực  “tôn  quân”  như 

Khổng tử, lẽ nào lại đặt đệ tử mình lên vị trí bậc thiên tử của chư hầu? Lại thử 

hỏi,nếu thế thì phải đặt thiên tử nhà Chu vớivua nước Lỗ là Lỗ Định công ở vào 

địa vị nào? 

Xét rằng từ xưa đến nay, bất kỳ ai đã được bổ làm quan chức dù lớn hay nhỏ, đã 

được  một thân vinh hiển, ắt người  nào cũng cần phải quay  mặt  về  nam để soi 

xét  việc  của  dân.  Cho  nên,  bất  kỳ  quan  viên  chức  sắc  nào  dự  vào  hàng  cầm 

quyền cai trị dân thì đều “có thểquay mặt về hướng nam” cả. 

Bàn về câu “chấp tiên chi sĩ” 372 

Trong cách dùng ngày xưa, hai chữ  sĩ(士) và  sự(事) có thể thay thế cho nhau. 

Trong sách Chu thư, thiên Khang cáo có câu: “Kiến sĩ ư Chu”(見士於周) lại có 

nghĩa là “Thấy sự việc ở nước Chu”.Theo lẽ ấy mà xét thì cụm từ  “chấp tiên chi 

 sĩ”  (執鞭之士) ắt phải được hiểu là “việc cầm roi đánh xe” chứ không phải là 

“kẻ sĩ cầm roi đánh xe”. 

Nếu như hiểu  chữ  sĩ trong cụm từ đó  là  kẻ sĩ,  tức người quân tử,  thì như  đức 

Khổng tử đã có dạy rất rõ rằng: “Ở ẩn tại nhà không đáng là kẻ sĩ.” 373 Ở ẩn tại 

nhà mình, không đóng góp tài trí cho nhân quần xã hội, còn “không đáng là kẻ 

sĩ”, huống hồ lại đi cầm roi đánh xe hầu hạ người khác? 



372 Trong sách Luận ngữ (論語) có đoạn: “Tử viết: Phú nhi khả cầu dã, tuy chấp tiên chi sĩ, ngô diệc vi chi. Như bất khả cầu, 

tùng ngô sở hảo. - 子曰：富而可求也，雖執鞭之士，吾亦為之。如不可求，從吾所好。 (Khổng tử nói: Giàu sang phú 

quý nếu có thể cầu mà được, dẫu là việc cầm roi đánh xe hầu người khác ta cũng làm. Nếu như không thể cầu được, thôi hãy 

làm theo những gì ta thích.) Ở đây muốn bàn về cách hiểu chữ sĩ (士) trong câu này. 

373 Nguyên văn lời Khổng tử: “Sĩ nhi hoài cư bất túc vi sĩ.” - 士而懷居不足為士。 

Bàn về câu “vật hữu bản mạt” 374 

Sách   Tứ  thư  chương  cú  tập  chú  (四書章句集註)  chú  giải  rằng  “đoạn này  nối 

tiếp ý của câu văn trước đó”. Vì thế nên xưa nay vẫn hiểu rằng, trong câu “vật 

hữu bản mạt, sự hữu chung thủy” (物有本末，事有終始) thì “vật hữu bản mạt” 

(vật có gốc, ngọn) được xem là phần đầu, “sự hữu chung thủy” (sự việc có đầu, 

cuối) được xem là phần sau, cả hai tạo thành một đoạn nối tiếp theo văn trước 

đó. 

Tuy nhiên, xét thật kỹ càng thông suốt văn mạch toàn chương, thì thấy đoạn này 

không phải nối tiếp phần trước nó, mà thật ra là được viết để khởi đầu cho đoạn 

tiếp theo. Hiểu theo cách này thì chữ vật (物) được dùng để chỉ phần nội dung 

trong  câu  tiếp  theo  bên  dưới, 375 bao  gồm:   “thân,  tâm,  ý,  tri,  gia,  quốc,  thiên 

 hạ” ;  mà chữ sự (事) tức  là  các  việc  “cách,  trí, thành, chính,  tu,  tề, trị, bình” . 

Chữ vật (物) với chữ sự (事) được hiểu phối hợp theo cách này thì tất cả ý tứ 

đều phù hợp, mà lại càng làm tăng thêm ý nghĩa rõ ràng mạnh mẽ hơn. 

Nếu lấy  quốc (đất nước) so với thiên hạ, thì đất nước phải là gốc, mà thiên hạ là 

ngọn; lấy  gia (nhà) so với  quốc (đất nước), thì nhà phải là gốc, mà đất nước là 

ngọn; cứ thế mà xét, cho đến các khái niệm  thân, tâm, ý, tri cũng đều tương tự 

như  vậy.  Như  thế,  có  thể  thấy  hai  chữ  “bản,  mạt”  (gốc,  ngọn)đã  biến  hóa  vô 

cùng linh hoạt, kỳ diệu. 

Nếu lấy  trị (治) so với  bình (平) mà xét, thì  trị phải là đầu, mà  bình là cuối; lấy 

 tề (齊) so với  trị (治) mà xét, thì  tề  phải là đầu, mà  trị  là cuối; cứ thế mà xét, 



374 Sách Đại học (大學) có một tiết là: “Vật hữu bản mạt, sự hữu chung thủy, tri sở tiên hậu, tắc cận đạo hỹ.” -“物有本末，事有

終始，知所先後，則近道矣。” 

375 Nguyên văn đoạn được bàn đến ở đây là: “Dục trị kỳ quốc giả, tiên tề kỳ gia; dục tề kỳ gia giả, tiên tu kỳ thân; dục tu kỳ thân 

giả, tiên chính kỳ tâm; dục chính kỳ tâm giả, tiên thành kỳ ý; dục thành kỳ ý giả, tiên trí kỳ tri; trí tri tại cách vật.Vật cách 

nhi hậu tri chí, tri chí nhi hậu ý thành, ý thành nhi hậu tâm chính, tâm chính nhi hậu thân tu, thân tu nhi hậu gia tề, gia tề nhi 

hậu quốc trị, quốc trị  nhi  hậu thiên hạ bình.”- 欲治其國者；先齊其家；欲齊其家者，先修其身；欲修其身者，先正其

心；欲正其心者，先誠其意；欲誠其意者，先致其知；致知在格物。物格而後知至，知至而後意誠，意誠而後心正

，心正而後身修，身修而後家齊，家齊而後國治，國治而後天下平。 

cho đến các khái niệm  cách, trí, thành, chính cũng đều tương tự như vậy. Như 

thế, có thể thấy hai chữ “thủy, chung” (đầu, cuối) đã biến hóa vô cùng linh hoạt, 

kỳ diệu. 

Những  khái niệm “bản, mạt, thủy,  chung”  (gốc, ngọn,  đầu, cuối)  đã  được vận 

dụng linh hoạt như thế, tất nhiên các khái niệm “tiên, hậu” (trước, sau) cũng sẽ 

linh hoạt như thế, cho đến khái niệm “cận đạo” (gần với đạo) cũng sẽ linh hoạt 

như thế. 

Cho nên, đoạn văn này thật ra sử dụng bút pháp hư ảo, không tự có thật nghĩa, 

chỉ để dẫn khởi cho 8 đề mục thực nghĩa bên dưới. 376 Vì thế mà trực tiếp trước 

đó  là  hai  đoạn  mở  đầu  với   “cổ  chi  dục  minh  minh  đức” (古之欲明明德),  và 

liền theo sau là hai câu  “tri sở tiên hậu, tắc cận đạo hỹ”  (知所先後，則近道矣

). 

Nếu như  cho  rằng  “vật  hữu bản  mạt”  với  “sự  hữu  chung thủy”  là  2 phần  của 

một đoạn văn nối tiếp ý văn trước đó, thì sự phối hợp ý nghĩa xét ra rất nhiều 

chỗ khiên cưỡng. Xét như đoạn văn trước đó mở đầu bằng “tri chỉ nhi hậu hữu 

định” (知止而後有定), thật ra đã là nối tiếp câu trước đó nữa với ý cuối câu là 

“chỉ  ư  chí  thiện”  (止於至善),  cho  nên  “vật  hữu  bản  mạt”  đương  nhiên  không 

thể có sự nối tiếp tương ứng với đoạn trước nó. 

Huống chi hai đoạn “vật hữu bản mạt, sự hữu chung thủy” lại rõ ràng có ý đề 

khởi mạnh mẽ chứ không phải ý nối tiếp. Như hiểu ngược lại theo ý tứ của đoạn 

văn trên, thì “tâm định” làm sao có thể gọi là “sự”, chỗ được an ổn cũng làm sao 

có thể gọi là “sự”? Hiểu như thế thì một chữ “sự” tự nó đã không có nghĩa thỏa 

đáng, tất nhiên hai chữ “tiên hậu” theo sau cũng không thỏa đáng, mà đến “tắc 

cận đạo hỹ” lại càng không thỏa đáng. 



376 Tức là 8 cặp đề mục “thân, tâm, ý, tri, gia, quốc, thiên hạ” và “cách, trí, thành, chính, tu, tề, trị, bình”, được sắp xếp tương ứng với nhau. 

Cách hiểu sai lệch này tuy không liên quan đến tông chỉ lớn lao, nhưng nếu như 

có thể ít nhiều làm sáng tỏ hơn kinh sách của thánh hiền thì cũng nên nói rõ ra 

để mọi người đều biết. 

Bàn về việc thêm chương “Cách vật trí tri” vào sách Đại học 

Chu  Hy  khi  đọc  cổ  bản  của  sách  Đại  học  (大學),  cho  rằng  tiếp  theo  chương 

“Thính tụng” (聽訟) thứ tư đã bị mất đi chương thứ năm là “Cách vật trí tri” (格

物致知).Do  đó,  ông  sử  dụng  ý  tưởng  của  Trình  tử  rồi  tự  mình  viết  bổ  sung 

chương ấy,  xếp  vào trong sách  “Hiền truyện”. Bấy  giờ, những người  học  Nho 

tranh  cãi  rất nhiều,  không  cùng  một ý.  Nhiều người  cho  rằng, các vị hậu Nho 

tuy là hiền đức cũng không có lý nào lại tự mình viết thêm vào kinh sách của 

thánh nhân. 

Khổng tử viết kinh Xuân thu, có những sự mất mát, thiếu sót, đại loại như đến 

đoạn  nói  về  Hoàn  Công  năm  thứ  14,sau  hai  chữ  “hạ  ngũ”  (夏五)  bị  mất  một 

chữ, hoặc phần nói về Trang Công năm thứ 24, sau hai chữ “quách công” (郭公

) bị mất một đoạn... vì sao không vận dụng kiến thức của mình để viết bổ sung 

vào cho hoàn chỉnh, mà cuối cùng vẫn để những chỗ ấy là tồn nghi? Là vì có sự 

thận trọng. Huống chi phần bổ sung của Chu tử là người thuộc thời đại gần đây, 

cách hành văn hoàn toàn không giống với phong cách được sử dụng trước đây 

trong kinh sách của thánh nhân, lại chưa hẳn đã không bị rơi vào chỗ “biết một 

mà chẳng biết hai”. 

Theo chỗ suy luận của tôi thì thật ra chương sách này không hề bị mất, mà phần 

giải thích ý nghĩa “cách vật trí tri” thật ra là nằm trong chương “Thính tụng” (聽

訟). Xét như lý lẽ của sự vật trong thiên hạ vốn là không cùng tận, tiến vào một 

cảnh giới, ắt lại hiện ra thêm một cảnh giới khác nữa. Lấy như trong việc xét xử 

tranh tụng mà nói, mọi người đều cho rằng nếu đạt được đến chỗ phân tích cặn 

kẽ sự việc, phán quyết công bằng thích đáng, ắt đã là cùng cực. Thế nhưng nào 

biết rằng, vượt trên sự cùng cực đó còn có cấp độ cao hơn của sự “không tranh 

tụng”, quả thật vượt xa rất nhiều. 

Người thấu suốt được cấu trúc vận hành của sự vật, ắt nhận biết được lý lẽ trong 

thiên hạ,  từng  bước  từng  bước  thấu hiểu  đến  chỗ  cao  tột  nhất,  thì  những  việc 

như “tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ”  đều không còn khó nữa. Vì thế chỉ 

mượn một việc “tranh tụng” làm ví dụ đơn cử, từ đó suy ra cho đến mọi sự mọi 

việc trong thiên hạ cũng cùng một nguyên lý ấy,thật ra hoàn toàn không nhằm 

giải thích về ý nghĩa “bản mạt”. 

Chương này vốn nhấn mạnh vào chữ  tri (知) trong “cách vật trí tri”, không phải 

nhấn mạnh vào chữ bản (本) trong “bản mạt”. Chu Hy khi đọc chương này lại 

chú ý đến chữ “bản” mà quên mất rằng chương này chú trọng chữ “tri”, vì thế 

mới  cho  rằng  chương  này  giải  thích  ý  nghĩa  “bản  mạt”,  từ  đó  tiếp  tục  suy  ra 

rằng chương giải thích về “cách vật trí tri” đã bị mất! 

Xét  như  toàn  bộ  các  chương  giải  thích  của  Tăng  tử  trong  sách  Đại  học,  thật 

không ngoài 3 cương lĩnh, 8 đề mục377 đã nêu ở đầu sách. Vậy riêng khái niệm 

“bản  mạt”  vốn  không  phải  cương  lĩnh,  cũng  chưa  đủ  là  đề  mục,  vì  sao  lại  có 

một chương giải thích riêng? Lại nếu như “bản mạt” đã được giải thích, tại sao 

“chung thủy” lại không được giải thích? Nay phân tích thật kỹ và suy ngẫm về 

cách  hành  văn  trong  các  sách  truyện  thánh  hiền  thì  tự  nhiên  thấy  rõ.  Như 

chương “Thành ý” (誠其意) được dùng làm chương đầu tiên của phần giải thích 

8 đề mục, nên mở đầu là “Sở vị thành kỳ ý giả” (所謂誠其意者), lấy cách viết 

này áp dụng cho cả 4 chương tiếp theo sau, đều giống như vậy. 378 Nếu như phía 

trước chương giải thích về “thành ý” lại đặt thêm một chương  “sở vị trí tri tại 

 cách  vật”   thì  hóa  ra  văn  pháp  hoàn  toàn  rối  loạn,  không  còn  tương  hợp  nhất 

quán nữa. 

Hiện nay hai  phần  kinh, truyện trong sách  Đại học vẫn còn đủ, sao người đọc 

sách không tĩnh tâm xét lại một lần thử xem? Đến như hai câu cuối cùng “thử vị 

tri bản” (此謂知本) và “thử vị tri chi chí dã” (此謂知之至也) đều là những câu 



377 Về 8 đề mục đã nói trong phần trước, còn 3 cương lĩnh là: “minh minh đức (明明德), thân dân (親民) và chỉ ư chí thiện (止

於至善)”. 

378 Như chương Tu thân (修身) mở đầu bằng câu “Sở vị tu thân tại chính kỳ tâm giả”; chương Tề gia (齊家) mở dầu bằng câu 

“Sở vị tề kỳ gia tại tu kỳ thân giả”; chương Trị quốc (治國) mở đầu bằng câu “Sở vị trị quốc tất tiên tề kỳ gia giả.”; chương 

“Bình thiên hạ” (平天下) mở đầu bằng câu “Sở vị bình thiên hạ tại trị kỳ quốc giả.” 

cảm thán kết ý,  khiến cho người đọc hốt nhiên bừng tỉnh,  lãnh hội được ý  tứ, 

nhất định không thể xem là dư thừa. 

Bàn về cụm từ “phục Nghiêu chi phục” 

Chữ   phục  (服)  chính  là  được  dùng  với  nghĩa  như  chữ   sự  (事).  Trong  sách 

 Thượng  thư  (尚書),  thiên   Trọng hủy chi  cáo  (仲虺之誥)  có  câu   “toản  vũ  cựu 

 phục”  (纘禹舊服) và thiên  Bàn Canh thượng (盘庚上) có câu  “dĩ thường cựu 

 phục”  (以常舊服), thảy đều dùng chữ  sự (事) để giải thích nghĩa của chữ  phục 

(服). 

Trong sách Mạnh tử (孟死), thiên Cáo tử hạ (告子下), cụm từ “phục Nghiêu chi 

phục” (服堯之服) chính là muốn nói “sự Nghiêu chi sự” (事堯之事), nghĩa là 

“làm theo việc của vua Nghiêu”. Đoạn văn tiếp theo có 2 câu  “tụng Nghiêu chi 

 ngôn,  hành  Nghiêu  chi  hạnh”   (誦堯之言，行堯之行),  nghĩa  là  “đọc  tụng 

những  lời  của  vua  Nghiêu,  làm  theo  công  hạnh  của  vua  Nghiêu”,  chính  là  để 

giải  thích  cho  cụm  từ  “phục  Nghiêu  chi  phục”.  Có  thể  tham  khảo  thêm  chữ 

“động”  (動)  trong  sách  Trung  dung,  ở  câu   “quân  tử  động  nhi  thế  vi  thiên  hạ 

 đạo” (君子動而世為天下道), để thấy chữ  động (hành động) ở đây chính là bao 

hàm cả  ngôn (nói) và  hành (làm) của câu giải thích trong sách Mạnh tử. 

Hiện  nay  trong  sách  Mạnh  tử  tập  chú  (孟子集注),ở  đoạn  Mạnh  tử  trả  lời  các 

câu  hỏi của  Tào  Giao, phần  chú  giải  lại nói  rằng   “y  phục,  lời  nói,  hành  động 

 đều không theo lễ nghĩa, nên mới lấy những việc ấy mà bảo” . Cứ theo đây mà 

hiểu  thì  rõ  ràng  chữ   phục  (服)  được  hiểu  là  y  phục.  Thế  nhưng,nếu  nói  về  y 

phục thì thời vua Nghiêu vốn được chế tác phân thành 12 kiểu loại, 379dành cho 

các tầng lớp có địa vị khác nhau trong xã hội, Tào Giao bất quá cũng chỉ là em 



379 Mười hai kiểu loại y phục này được chế tác dựa  theo các ý tưởng “nhật, nguyệt, tinh thần, sơn, long, hoa trùng,  tảo, hỏa, 

phấn, mễ, phủ, phất”. 

của Tào Quân, lấy tư cách gì để mặc y phục giống như vua Nghiêu? Bằng như 

nói rằng không phải mặc y phục giống vua Nghiêu, nhưng là mặc theo y phục 

được chế tác vào thời vua Nghiêu, thì y phục qua từng thời đại vốn đều có sự 

thay đổi khác nhau, lại như Khổng tử từng nói: “Sinh vào thời nay mà quay lại 

theo  nếp  thời xưa  ắt  phải chuốc  họa  vào  thân.” 380 Tào  Giao sinh  vào  cuối  đời 

Chu, lại bảo ông ta phải mặc theo y phục của 1.800 năm trước, chẳng phải quái 

đản lắm sao? Lại xét như vua Kiệt tuy là bạo ngược vô đạo, nhưng y phục của 

ông ta dùng chắc chắn vẫn là y phục của bậc thiên tử, quyết không thể nào lại 

nói  rằng: “Ta  là  ông vua vô  đạo, phải chế tác riêng  loại  y phục  vô đạo cho ta 

dùng, lưu lại cho hậu thế.” Tào Giao sao có thể phỏng chế theo y phục lưu lại 

của thời xưa để mặc? 

Cho nên, chỉ có thể giải thích chữ  phục (服) là được dùng thay chữ  sự (事) thì ý 

nghĩa mới phù hợp. 

Lời bàn 

Kinh  thư  là  sách  vở  văn  chương của  thánh  hiền,  lý  lẽ  đúng  thật  là  lý  lẽ  được 

thiên hạ từ xưa  đến nay  đều  công  nhận là đúng.  Đã  là  lý lẽ  cần  được thiên hạ 

công  nhận,  thì  người  trong  thiên  hạ  đều  có  quyền  phân  tích  bàn  luận.  Sở  dĩ 

người xưa trước tác thư tịch thảy đều có câu “đợi người quân tử đời sau”, đó là 

vì trong lòng hết sức mong muốn người đời sau có thể vượt hơn người đi trước, 

hoàn toàn không muốn rằng càng về sau mỗi đời lại mỗi kém cỏi hơn. Nếu như 

nói rằng, vì đã có những cách giải thích cố định của người đi trước, nên người 

sau dù có phát minh điều gì cũng không được nói ra, thế tức là chỉ một nhà Nho 

đi trước cũng đã đủ để bịt miệng khắp cả thiên hạ đời sau rồi, lẽ nào lại như thế 

được sao? 



380 Nguyên  văn:“生乎今之世，返古之道，如此者，災及其身者也。 - Sinh hồ kim chi thế, phản cổ chi đạo, như thử dã, tai 

cập kỳ thân giả dã. 

Cẩn thận giữ gìn phẩm hạnh,lúc một mình suy xét không hổ thẹn với lòng 

Giảng rộng 

Sự khác biệt giữa người quân tử và kẻ tiểu nhân xét cho cùng cũng chỉ là ở chỗ 

dựa vào chính mình hay sống dựa vào người khác mà thôi. 381 Nếu như người có 

ý chí dựa vào chính mình, nhưng trong những lúc ở nơi vắng vẻ không người lại 

không thể  giữ tâm nghiêm  khắc ngăn phòng, sợ sệt cảnh  giác, thì dù  có sự  nỗ 

lực dựa vào chính mình nhưng vẫn không khỏi có lúc sơ sót lỗi lầm. Người xưa 

nói:  “Đi  một  mình  không  thẹn  với  bóng,  nằm  một  mình  không  thẹn  với 

chăn.” 382 Khi có thể đạt đến chỗ không thẹn với bóng, với chăn như thế, tức là 

đã đạt được sự thận trọng giữ mình đến mức cùng cực. 

Câu văn này nói lên sự hiện thực hóa câu trước đó, tức là:  “Kính ngưỡng  bậc 

 thánh hiền  tiên  triết, đi đứng  nằm ngồi  vẫn thường nghĩ  nhớ.”   Vì  từ  chỗ kính 

ngưỡng, thường nghĩ nhớ như vậy nên mới có thể thực hành giữ gìn phẩm hạnh, 

đạt đến chỗ không có gì phải hổ thẹn với lòng. 

Câu văn này cũng lại nói lên sự chuẩn bị nền móng căn bản cho câu tiếp theo, 

tức là:  “Hết thảy việc ác quyết không làm, hết thảy việc lành xin vâng theo.”  Vì 

từ chỗ giữ gìn phẩm hạnh được hoàn toàn trong sáng, mới có thể tránh xa được 

tất cả các thói hư tật xấu và thành tựu được hết thảy các hạnh lành. 

Trong văn nói việc thận trọng  “lúc ở một mình suy xét” , không có nghĩa là chỉ 

thận  trọng  giữ  mình  trong  lúc  không  có  ai  quanh  mình,  mà  nên  biết  rằng  cả 

những thời gian  trước và  sau đó cũng đều phải có công phu hành trì. Trong thời 

gian  trước lúc ở một mình, phải chuyên cần nỗ lực trong sự học hỏi rộng khắp, 

thẩm xét  rõ ràng, suy  ngẫm  thận trọngvà  phân tích sáng suốt.  Trong thời  gian 



381 Nguyên  văn:  君子小人之分，不過為己為人之別。  (Quân  tử  tiểu  nhân  chi  phân,  bất  quá  vi  kỷ  vi  nhân  chi  biệt.  ) Sách 

“Luận ngữ toàn giải” trích lời Dương tử nói: ”Đại nhân chi học vi đạo, tiểu nhân chi học vi lợi. Tắc vi đạo dĩ mĩ kì thân giả, 

vi kỉ giả dã; vi lợi dĩ vi cầm độc giả, vi nhân giả dã.” - 大人之學為道，小人之學為利。則為道以美其身者，為己者也；

為利以為禽犢者，為人者也。(Cái học của  bậc  đại  nhân là  vì  đạo,  cái học của kẻ tiểu nhân là vì lợi. Vì đạo thì làm đẹp 

cho thân mình, tức là dựa vào chính mình; vì lợi thì như loài cầm thú, tức là dựa vào người khác.) Lại trích lời Phạm Diệp 

giải thích: “Vi kỷ giả, nhân tâm dĩ hội đạo. Vi nhân giả, bằng dự dĩ hiển vật.” - 為己者因心以會道，為人者憑譽以顯物。 

(Người dựa vào chính mình, do nơi tâm mà hiểu đạo. Người dựa vào người khác, cầu nơi tiếng khen để rõ sự vật.) Như vậy, 

ở đây “vi kỷ” có nghĩa là biết dựa vào nỗ lực của chính bản thân mình để tu tập hoàn thiện, chứ không có nghĩa là ích kỷ. 

382 Nguyên văn là: “Độc hành bất quý ảnh, độc ngọa bất quý khâm.” (独行不愧影，独卧不愧衾。) 

 sau lúc ở  một  mình,phải nỗ lực  thực hành tất  cả  những gì đã học hiểu và suy 

ngẫm được. 

Câu  văn này  kết  hợp  với  câu  văn  trước  đó  thành  một  dụng  ý  cực  kỳ  sâu  sắc, 

công phu thực hiện hết sức tinh tế ẩn mật, rõ ràng là Đế quân tự nói ra những sở 

đắc của chính mình, không phải chỗ người phàm tục có thể biết được. 

Thời  gian  hay  khung  cảnh  “một  mình  suy  xét”  thì  ai  ai  cũng  có,  nhưng  hoàn 

toàn không giống nhau. Kẻ tham danh có chỗ “một mình suy xét” của sự tham 

danh, người hám lợi có chỗ “một mình suy xét” của sự hám lợi. Hết thảy đều do 

chìm  trong  biển  nghiệp  mênh  mang,  không  rõ  biết  được  sự  giác  ngộ,  chẳng 

khác  nào  như  rồng  không  thấy  đá,  cá  không  thấy  nước;như  con  người  không 

thấy được những hạt bụi quá nhỏ, như người sống không thấy được ma quỷ, đó 

đều là những lẽ tự nhiên cả. 

Nếu như trong trạng huống tự nhiên “không thấy” đó, vào những lúc đêm khuya 

thanh vắng có thể một mình tĩnh lặng suy xét, tự vấn chính mình: Đối với cha 

mẹ, anh chị em hiện nay, mình đã có lúc nào hết lòng hiếu thuận, đối đãi tử tế 

chưa? Đối với người trong thân tộc, bằng hữu, thật sự đã có bao giờ mình đối 

đãi  chân  thành  với  họ  chưa?  Trong  giao  tiếp  ứng  xử  có  gì  sai  lầm,  không  tốt 

chăng? Trong chuyện tiền bạc, quả thật mình có thể thấy điều lợi kịp nghĩ đến 

nhân nghĩa,  không nhận những đồng  tiền phi nghĩa từ người  khác hay  chăng? 

Trong những  lúc  đi đứng  nằm ngồi, có  thường nghĩ nhớ  đến  công  ơn cha mẹ, 

một lòng muốn báo đáp chăng? Mỗi ngày từ sáng đến tối, có bao giờ được một 

vài lần phát khởi những ý niệm tốt đẹp cứu người giúp đời chăng? Đối với nữ 

sắc  có  thật  không  thèm  muốn  ưa  nhìn  chăng?  Thấy  người  được  thành  tựu, có 

thật không sinh lòng ghen ghét đố kỵ chăng? Những lúc sống trong hoàn cảnh 

thuận lợi, có thật sự giữ mình khiêm hạ, không kiêu căng xa xỉ chăng? Có thật 

không  lấn  lướt  ngược  đãi  những  người  cô  thế  yếu  ớt  không  nơi  nương  tựa 

chăng?Mỗi ngày đến bữa ăn có thường nhớ nghĩ công lao khó nhọc của những 

người nông dân cần khổ hay chăng? Có người nghèo khó đến xin, có thật khởi 

tâm thương xót chia sẻ ít nhiều cho họ mà không chán ghét chăng?Cứ như vậy 

lần lượt tự kiểm điểm lại, ắt là trong chỗ “một mình tự xét” như thế không khỏi 

nhận  ra  những  điều  khiến  mình  hết  sức  ray  rứt  hối  hận,  làm  sao  có  thể  xem 

thường mà tự tha thứ cho mình được? 

Trưng dẫn sự tích 

Thích thú thấy người khác săn bắn383 

Đời Bắc Tống, tỉnh Hà Nam có người tên Trình Hạo, 384tên tự là Bá Thuần, học 

giả  đương  thời  đều  tôn  xưng  là  tiên  sinh  Minh  Đạo.  Thuở  nhỏ  Trình  Hạo  rất 

thích săn bắn,  về  sau  được  gặp  tiên sinh Chu  Đôn  Di  ở  Liêm  Khê385thì  quyết 

định dứt trừ thói tật ấy, tự nói rằng mình đã dứt sạch không còn chút hứng thú 

gì với việc ấy cả. 

Tiên sinh Liêm Khê dạy: “Sao có thể nói dễ dàng như vậy?Chẳng qua tâm niệm 

cũ  của ông đang tạm  thời tiềm ẩn  chưa bộc phát đó  thôi. Một ngày nào đó nó 

phát lộ ra, ắt sẽ lại giống như trước thôi.” 

Trải qua đến 12 năm, một hôm Trình Hạo tình cờ nhìn thấy người khác săn bắn, 

quả nhiên khởi tâm thích thú. Lúc ấy mới biết lời dạy của tiên sinh Liêm Khê là 

đúng. 

Lời bàn 

Từ bỏ sự giết hại và làm việc phóng sinh, đó là cách dễ nhất để bỏ ác làm thiện. 

Từ bỏ việc săn bắn là hình thức giới sát phóng sinh rõ ràng dễ thấy nhất. Tiên 

sinh Minh Đạo là một bậc hiền đức, lại trải qua đến 12 năm học đạo, vậy mà cái 

căn gốc của tâm giết hại vẫn còn chưa dứt sạch. Thế nên đối với những bậc cao 

tăng giới luật tinh nghiêm, thiên thần đều kính lễ cũng là chuyện đương nhiên. 

Về  sau,  tiên  sinh  Minh  Đạo  từng  đến  Nam  Kinh  làm  quan,  thấy  người  làng 

thường dùng keo dính bôi lên cây sào để bẫy bắt chim, tiên sinh liền cho bẻ gãy 

hết những cây sào ấy, rồi hạ lệnh cấm hẳn luôn việc đó. Đến lúc ấy thì tâm giết 

hại  ngày  xưa  đã  thực  sự  được  đoạn  trừ.  Cho  nên  có  thể  thấy  rằng  công  phu 

“thận  trọng  tự  mình  suy  xét”  thật  không  dễ  dàng  chút  nào,  đâu  chỉ  riêng  là 



383 Trích từ sách Tánh lý tông chỉ (性理宗旨). (Chú giải của soạn giả) 

384Trình Hạo (1032-1085) cùng với em là Trình Di (1033-1107) đã phát triển học thuyết của Chu Đôn Di. Họ Chu và họ Trình 

đã có những đóng góp đáng kể vào học thuyết cũng như tư tưởng của Nho giáo. 

385 Chu Đôn Di thường được gọi là tiên sinh Liêm Khê (濂溪), là nhà Nho nổi tiếng vào đời Tống, sinh năm 1017 và mất năm 


1073. 

những cái khó như mười năm đọc sách chưa dứt được sự kiêu căng, mười năm 

đọc sách chưa dứt được lòng tham muốn công danh? 

Hốt khởi niệm tà386 

Xưa có vị thiền sư nghiên cứu học hỏi về lẽ thiền, công phu tu tập có nhiều tiến 

bộ,  muốn  cầu  được  hòa  thượng  ân  sư  truyền  pháp.Hòa thượng  không  đồng  ý, 

khiến ông cũng có chút oán trách. 

Sau khi hòa thượng viên tịch, trải qua đến 20 năm sau, vị tăng ấy một hôm tình 

cờ trong lúc đi dọc theo bờ sông, bỗng nhìn thấy từ xa ở phía bờ bên kia có một 

người  con  gái  đang  rửa  chân,  trong  lòng  hốt  nhiên  khởi  lên  tà niệm,  thấy  đôi 

chân  người  con  gái  kia  có  làn  da  trắng  đẹp  quá!  Ngay  lúc  ấy  bỗng  thấy  hòa 

thượng  ân sư hiện  ra  bên  cạnh, nghiêm  khắc  gặn  hỏi:  “Tâm  niệm  vừa  rồi  của 

ông có thể nhận truyền y bát tổ sư được chăng?” Vị tăng hết sức hổ thẹn, quỳ 

lạy cầu xin sám hối. 

Lời bàn 

Nói theo người thế tục thì tâm niệm ấy bất quá chỉ là một lỗi hết sức nhỏ nhặt. 

Nhưng nếu  luận theo giới  luật của người  xuất gia thì  tâm niệm  ấy  đã  là phạm 

giới rồi. Khắp trong sáu tầng trời thuộc cõi Dục, chúng sinh không giống như ở 

cõi người, được hưởng phước báo càng lớn thì tâm tham dục càng giảm đi. Đến 

như  trên  cõi  trời  Hóa  lạc  thì  chúng  sinh  khác  giới  tính  bất  quá  chỉ  nhìn  nhau 

thôiđã đủ thỏa mãn lòng dục, không cần nói năng đùa cợt. Lại cao hơn thế nữa, 

đến cõi  trời  Tha  hóa  tự  tại  thì nam  nữ  chỉ  cần  được  nghe  âm thanh,  hay  ngửi 

mùi  hương  của  nhau  cũng  đủ  để  thỏa  mãn  lòng  dục,  không  cần phải  đưa  mắt 

nhìn nhau nữa. Thật chẳng giống như người thế gian đắm chìm trong tham dục 

luyến ái, đến nỗi ham muốn không hề biết mệt mỏi! 

Phát nguyện không ăn thịt trâu387 

Vào  triều  Thanh,  tại  huyện  Vô  Tích,  tỉnh  Giang  Tô  có  một  viên  thư  lại  họ 

Vương.  Vào  năm  Đinh  Dậu  thuộc  niên  hiệu  Thuận  Trị, 388 vì  chuyện  ghi  chép 

lương tiền có sai sót nên bị giam rồi chết trong ngục Bắc Đô. 



386 Trích từ Cao tăng truyện (高僧傳). (Chú giải của soạn giả) 

387 Trích từ sách Quan cảm lục (觀感錄). (Chú giải của soạn giả) 

Đến  tháng tư  niên hiệu  Khang  Hy  năm thứ  hai, 389có  con  trai  của  Kim  Thái  là 

Hán Quang, người Tô Châu, từ kinh thành đi thuyền về quê. Thuyền vừa đi qua 

bến Trương Gia bỗng nghe có tiếng người gọi:  “Tôi  là người họ  Vương ở  Vô 

Tích, xin được đi nhờ thuyền.” Hán Quang đồng ý, cho thuyền ghé vào, nhưng 

chẳng thấy ai cả. Thuyền ra đi, lại nghe có tiếng gọi như trước. Hán Quang lên 

tiếng hỏi, liền nghe tiếng họ Vương đáp thật rằng: “Tôi là quỷ chết oan, thuyền 

ông đậu xa bờ quá nên tôi  không lên  được.”  Người  trên thuyền nghe như  vậy 

đều  kinh  hãi.  Quỷ  họ  Vương  liền  nói:  “Không  sao  đâu,  cho  tôi  ngồi  ở  mạn 

thuyền là được.” 

Hán  Quang  cho  ghé  thuyền  lại  vào  sát  bờ,  liền  nghe  như  có  người  nhảy  lên 

thuyền.  Thuyền  vừa  đi  chưa  bao  lâu,  chợt  lại  nghe  tiếng  quỷ  kêu  lên.  Hán 

Quang hỏi việc gì, quỷ đáp: “Tôi bỏ quên cái túi nhỏ trên bờ sông rồi. Trong đó 

có sổ  ghi  chép lương tiền  các khoản, về nhà có  người tra  hỏi, cần phải  lấy  đó 

làm bằng chứng. Xin cho tôi trở lại để lấy.” Hán Quang liền chiều ý. 

Sau đó thuyền đi tiếp được 3 ngày, lúc trời sắp tối bỗng nghe quỷ nói: “Xin tạm 

dừng  thuyền,  trên  bờ  chỗ  kia  có  đàn  phổ  trai,  tôi  muốn  đến  dự.”  Hán  Quang 

không hiểu, hỏi: “Phổ trai là gì?” Quỷ đáp: “Người đời thường gọi là thí thực, 

tức là bố thí thức ăn.” Hán Quang liền ghé thuyền cho quỷ đi. Vừa đi được chốc 

lát đã trở lại ngay, nói: “Bồ Tát Quán Âm làm chủ đàn, không có phần cơm cho 

tôi,  vì  ngày  trước tôi  thích ăn  thịt  trâu.  Mỗi  khi Bồ  Tát  chủ  đàn,  tất  cả  những 

người  ham  thích  thịt  trâu  đều  không  được  vào  ăn.”  Hán  Quang  nghe  như  thế 

kinh hãi nói: “Có chuyện như vậy thật sao? Tôi vốn thường ăn thịt trâu, từ nay 

xin bỏ.” Chốc lát sau, nghe tiếng quỷ khóc lớn. Hán Quang hỏi việc gì, quỷ đáp: 

“Vì ông phát tâm giữ giới không ăn thịt trâu, nên thần chứng giới đàn từ cõi trời 

sắp đến, tôi không thể ở đây được nữa.” Hán Quang liền hỏi: “Vậy ông làm sao 

về nhà?” Quỷ đáp: “Tôi phải chờ thuyền khác thôi.” Hán Quang dừng thuyền, 

quỷ lẳng lặng rời đi. 



388 Tức là năm 1657. 

389 Tức là năm 1663. 

Lời bàn 

Hán Quang mở lời kiêng ăn thịt trâu, vừa nói ra thì thần chứng giới đàn đã đến, 

có thể thấy rằng mỗi khi khởi tâm động niệm thì trời đất đều biết, ghi rõ thiện 

ác, mảy may không sai lệch. 

Xưa,danh tướng Thích Kế Quang390mỗi ngày đều tụng kinh Kim Cang.Có một 

con quỷ báo mộng với ông, xin được tụng cho một quyển kinh để cầu siêu. Lúc 

Kế Quang đang tụng kinh, có con hầu gái mang trà đến, ông bèn khoát tay ý nói 

“không  dùng”.Đêm  đó  mộng  thấy  quỷ  hiện  về  nói:  “Ông  tụng  kinh  hay  lắm, 

nhưng vì có thừa ra hai chữ ‘không dùng’nên nguyện lực không thành tựu, tôi 

chưa thể được siêu thoát.” 

Hôm  sau,  Kế  Quang  chí  thành  tụng  kinh,  không  khởi  niệm  gì  khác.Đêm  đó 

mộng thấy con con quỷ ấy hiện đến cảm tạ, nói rằng nhờ công đức tụng kinh đã 

được siêu thoát. 

Ấy là vì quỷ thần phần nhiều đều có khả năng biết được ý nghĩ con người, nên 

mỗi khi khởi tâm động niệm, quỷ thần đều rõ biết con người đang nghĩ việc gì. 

Người  đời hiện nay  từ sáng đến tối, từ tối đến sáng, những ý  niệm tội lỗi  như 

giết hại, trộm cắp, dâm dục, dối trá, cho đến mười nghiệp ác, năm tội nghịch... 

nhiều không xiết kể, làm sao có thể không bị trời đất trừng phạt, quỷ thần giận 

dữ? Cho nên, những lúc “một mình tự xét” không thể không hết sức thận trọng. 

Hết thảy việc ác quyết không làm, hết thảy việc lành xin vâng theo 

Giảng rộng 

Hai câu này thâu  tóm cấu trúc của toàn bài  văn. “Việc  ác”  là  chỉ  chung tất  cả 

những việc trong bài đã bàn đến như dâm dục, giết hại, phá hoại... “Việc lành” 

là  chỉ  chung  tất  cả  những  việc  cũng  đã  đề  cập  trong  bài  văn  như  trung,  hiếu, 

kính, tín.... Nói “quyết không làm” là lời nghiêm cấm, nói “xin vâng theo” là ý 

khuyến khích. 



390 Thích Kế Quang, sinh năm 1528, mất năm 1588, là danh tướng thời Minh, từng có công chống giặc Nhật Bản quấy nhiễu 

vùng duyên hải. 

Hai câu này ngài A-nan cũng từng nói ra, có thể xem trong kinh Tăng nhất A-

hàm. 391Nhưng Đế quân có y cứ theo kinh này hay không thì chưa thể biết được. 

Từ thuở nhi đồng, trẻ em đã được cho học thuộc lòng “Đại học chi đạo” (大學

之道), 392 đến bậc hiền nho như Tăng tử cũng giảng thuyết “Đại học chi đạo”. 393 

Cùng là 4 chữ ấy, nhưng sự nhận hiểu ý nghĩa thì tùy theo trình độ mà có những 

mức độ sâu cạn khác nhau, thậm chí cách biệt nhau một trời một vực. Đối với 

hai câu khuyên người “bỏ ác, làm  lành”  trong  bài  văn  này  cũng vậy, tùy  theo 

trình độ mà sự nhận hiểu có khác nhau. 

Xưa kia, Bồ Tát Thiện Tín trải qua nhiều đời sinh ra đều không được gặp Phật 

pháp nên hết lòng đi tìm cầu Chánh pháp. Một hôm bỗng nghe giữa không trung 

có tiếng nói: “Từ đây đi về phương đông một vạn do-tuần sẽ gặp một nước kia, 

có người con gái sinh trong nhà hèn kém, dung mạo xấu xí.Cô ấy có nhớ phỏng 

được một nửa bài kệ mà trước đây đức Phật đã thuyết dạy. Nhưng giữa đường 

đi phải vượt qua một đầm lầy rộng vuông vức khoảng vạn dặm, giẫm chân lên 

là lún chìm mất.” 

Thiện  Tín  nghe  như  vậy  vô  cùng  phấn  khởi,  quyết  lòng  tìm  đến  nơi,  liền  tìm 

cách vượt qua được vùng đầm lầy, gặp được người con gái ấy, cung kính lễ bái 

như được  gặp Phật, ngợi khen xưng tán cầu được  nghe pháp  Phật. Người  con 

gái ấy đáp:  “Chánh pháp nhiệm  mầu  của chư Phật  quả thật vô  lượng vô  biên, 

nhưng chỗ tôi được nghe chỉ có nửa bài kệ thôi.” Thiện Tín lễ bái cầu xin được 

nghe  nửa  bài  kệ  ấy.  Cô  gái  liền  đọc:  “Hết  thảy  việc  ác  quyết  không  làm,  hết 

thảy việc lành xin vâng theo.” 



391 Kinh Tăng Nhất A Hàm (壹阿含經) được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 2, kinh số 125, tổng cộng có 51 

quyển,  do  ngài  Cù-đàm  Tăng-già-đề-bà  dịch  vào  đời  Đông  Tấn.  Hai  câu  được  dẫn  chú  này  nằm  ở  quyển  1,  dòng  thứ  13, 

trang 551, tờ a. 

392 Đây  nói  đến  phần  Kinh  trong  sách  Đại  học,  mở  đầu  bằng  câu:  “Đại  học  chi  đạo, tại  minh  minh  đức...”  Cả  phần  này  chỉ 

khoảng  một trang giấy,  cách  giáo dục ở  Trung  Hoa  ngày  xưa là bắt tất cả trẻ em đều  phải  học thuộc lòng, dù chúng  chưa 

hiểu gì. 

393 Phần giảng thuyết của Tăng tử được ghi lại thành phần Truyện trong sách Đại học, chia thành nhiều chương, giảng giải từng 

câu trong phần Kinh. 

Thiện Tín nghe xong câu ấy, thân tâm liền thanh tịnh, suy ngẫm về nghĩa lý của 

hai  câu  ấy,  thấu  suốt  được  yếu  chỉ,  lập  tức  chứng  đắc  thần  thông,  bay  trên 

không trung quay về nước, rộng truyền nửa bài kệ ấy ra khắp nơi, hàng phục hết 

ma chướng. 

Như vậy có thể thấy, trong phạm vi hai câu ấy thôi, người thiển cận hiểu theo 

cách thiển cận, người sâu sắc hiểu thấu đến chỗ uyên áo, không chỉ đơn thuần là 

“bỏ ác làm lành” như trong lời nói thông thường. 

Trưng dẫn sự tích 

Nhân duyên mù mắt394 

Ngày xưa, vua A-dục có một hậu phi là phu nhân Liên Hoa, sinh được vương tử 

hết sức khôi ngô tuấn tú, có đôi mắt đẹp như mắt chim câu-na-la, nhân đó đặt 

tên là Câu-na-la, vua hết sức thương yêu. Một hôm hai mẹ con Câu-na-la cùng 

đến chùa Kê Đầu Mạt  gặp tôn  giả  Dạ-xa.Ngài  quán sát biết được do nhân đời 

trước nên hoàng tử sẽ bị mù mắt,liền giảng thuyết cho nghe về tướng vô thường 

của mắt. 

Bấy giờ, hoàng hậu của vua A-dục rất yêu thích dung mạo khôi ngô của vương 

tử Câu-na-la nên cố cưỡng ép chuyện dâm tà, nhưng vương tử nhất quyết không 

chịu.Hoàng hậu do đó ôm lòng oán hận, muốn móc mắt vương tử cho hả giận. 

Nhân lúc vua A-dục bị bệnh, vương tử Câu-na-la lại đang thảo phạt nước Kiền-

đà-la  ở  phương  bắc,  hoàng  hậu  liền  giả  sắc  thư  của  vua,  sai  người  móc  mắt 

vương tử. Vương tử khi ấy cực kỳ đau đớn, nhưng nhớ lại lời dạy của Tôn giả 

Dạ-xa về  tướng vô  thường của mắt, liền khởi tâm chán bỏ  mắt  thịt  ô uế, phát 

tâm cầu mắt tuệ thanh tịnh.Ngay khi đó,vương tử liền chứng quả Tư-đà-hàm. 

Về sau,vương tử trở về kinh đô. Vua A-dục không biết âm mưu của hoàng hậu, 

khi gặp lại con bỗng thấy hai mắt bị mù, hình dung tiều tụy, áo quần lam lũ.Vua 

đau  lòng  bật  khóc,gạn  hỏi  cớ  sự.Vương  tử  thưa:  “Việc  này  là  theo  ý  của  phụ 

vương, sắc thư vẫn còn đó.” Vua nổi giận,sai người truy xét mới biết sắc thưdo 

hoàng hậu giả làm ra, lập tức ra lệnh xử tội chết.Vương tử hết sức khuyên can 



394 Trích từ Kinh A-dục vương (阿育王經), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 50, kinh số 2043, tổng cộng 

10 quyển, do ngài Tăng-già-bà-la dịch vào đời Lương. 

nhưng  vua  nhất  quyết  không  nghe,  hạ  lệnh chất  củi  tẩm  dầu  thiêu  chết  hoàng 

hậu. 

Khi ấy có một tỳ-kheo thưa hỏi ngài Ưu-ba-cúc-đa về nhân duyên sự việc này, 

ngài  nói:  “Ngày  xưa,vương  tử  là  một  thợ  săn  ở  nước  Ba-la-nại,  săn  được  rất 

nhiều nai trong núi, vì sợ chúng chạy trốn nên móc mắt hết, sau đó mới lần lượt 

giết thịt. Từ đó đến nay, trải mấy trăm đời vẫn thường chịu quả báo bị móc mắt. 

Ngoài ra, sau khi đức Phật Câu-lưu-tôn nhập Niết-bàn vào thời quá khứ, vương 

tử này đã tu tạo chùa tháp, tượng Phật, lại phát nguyện rằng: ‘Trong đời vị lai, 

xin cho con được nhưđức Phật này.’ Do công đức tu tạo chùa tháp,tượng Phật, 

nên  thường  được  sinh  vào  nhà  tôn  quý,và  nhờ  đã  phát  nguyện  nên  nay  được 

chứng quả Tư-đà-hàm.” 

Lời bàn 

Về sau, vua A-dục nghe danh đại sư Yến Sa là một vị A-la-hán ở chùa Bồ-đề, 

liền  đưa  vương  tử  Câu-na-la  đến  đó,  phát  tâm  xây  dựng  lại  tự  viện  và  cúng 

dường Tam bảo, thỉnh cầu đại sư từ bi cứu chữa cho đôi mắt vương tử. Đại sư 

liền dạy  vua  ban  chiếu cho dân  trong  nước  ngày  hôm  sau  đến  chùa  Bồ-đề  để 

nghe thuyết pháp, lại dặn mỗi người đều mang theo đồ đựng nước mắt. 

Hôm  sau,  chư  tăng  cùng  đông  đảo  nhân  dân  tụ  hội,  Đại  sư  thăng  tòa  thuyết 

giảng  giáo  pháp  Mười  hai nhân  duyên,  ai  ai  cũng  cảm  động  rơi  lệ.Đại  sư  dạy 

mọi  người hứng  nước  mắt,  đựng  tất  cả  vào  một  chậu  bằng  vàng,  rồingài  phát 

nguyện  trước  đại  chúng  rằng:  “Những  điều  vừa  thuyết  giảng  nếu  đúng  với 

Chánh pháp, xin dùng nước mắt của đại chúng để rửa mắt cho vương tử, khiến 

cho  sáng  lại;  bằng  như  không  đúng  thì  mắt  vẫn  mù  nhưtrước.”Phát  nguyện 

xong,  liền  dùng nước  mắt  trong  chậu  vàng  rửa  mắt  cho  vương  tử,  đôi  mắt  ấy 

liền sáng lại như xưa. 

Tham ăn chịu chết395 

Vào  triều  Thanh, huyện  Thái  Thương,  tỉnh  Giang  Tô  có người  tên  Tiền Quân 

Cầu, vào năm cuối niên hiệu Thuận Trị, 396gặp người kia bán một con ba ba, kêu 



395 Chuyện này do Tấn Đạm Am kể lại. (Chú giải của soạn giả)  

396 Tức là năm 1661. 

giá 50 quan tiền. Quân Cầu liền trả 25 quan, định mua để thả ra.Lúc ấy có người 

tên Trương Bá Trọng vừa đi đến, trả giá cao hơn 5 quan, mua về để giết thịt nấu 

ăn.  Khi  nấu  thịt  ba  ba  còn chưa  chín,  Trương  Bá  Trọng  bỗng  nhiên  thấy  lạnh 

cóng  cả  người,  miệng  nói  mê sảng  rằng:  “Đã  có  người  mua  tôi  để  thả  ra,  sao 

ông lại cố tranh mà giết tôi?”Lại gấp rút đòi mạng. Người nhà của Bá Trọng hết 

sức  khẩn cầu tha mạng,  cho  mời ngay Tiền Quân Cầu  đến.  Quân  Cầu đến nơi 

liền thay  mặt gia đình xin tha mạng  cho Bá  Trọng. Khi  ấy  Bá  Trọng  mới dần 

tỉnh lại. 

Qua việc này, Bá Trọng liền thề từ nay không ăn thịt cá nữa. Nhưng chẳng bao 

lâu sau, Bá Trọng gặp một người bán cá nóc lại mua về ăn. Vừa ăn xong lập tức 

phát bệnh, qua một ngày thì chết. 

Lời bàn 

Con  ba  ba  chết  không được  cầu  siêu  thìcho  dù  không  ăn  mặn  nữa,  cuối cùng 

cũng vẫn phải chịu báo oán, chỉ là sớm hay muộn mà thôi. 

Nghịch tử đánh bạc bị sét đánh397 

Trấn  Nam  Tầm,  huyện  Hồ  Châu,  tỉnh  Triết  Giang,  có  người  đàn  bà  góa  nuôi 

một đứa con trai. Đứa con này tuy đã lập gia đình nhưng không lo làm ăn, rất 

mê  đánh  bạc.Một  hôm  đánh  bạc  thua  đậm  không  có  tiền  trả,  về  nhà  mẹ  bảo 

mang áo đi cầm lấy tiền đưa cho nó. Bà mẹ nói: “Mẹ muốn sang nhà chị con, 

hãy để mẹ mặc áo sang đó rồi sẽ đưa cho con.”Đứa con liền lấy thuyền đến cho 

mẹ đi.Bà mẹ vì tiếc chiếc áo sợ làm hư hỏng, nên định bước lên bờ rồi mới thay 

ra  đưa  cho  con.Đứa  con  thấy  mẹ  không  cởi  áo  đưa  dưới  thuyền,  tưởng  là  mẹ 

không muốn đưa cho mình, nổi giận giằng co vật bà ra để lấy áo, cuối cùng đẩy 

bà chìm xuống sông chết. 

Đứa con quay về nhà nó, đi được chừng một dặm thì nghe có tiếng sấm ầm ì, 

liền gấp rút chạy nhanh về nhà, quát vợ rằng: “Mau lấy cái chum to úp lên che 

tôi lại.” Vợ hỏi để làm gì, anh ta không đáp. Bất đắc dĩ người vợ phải làm theo 

như  vậy.  Nhưng tiếng  sấm  đã  nhỏ  lắm  rồi,  cuối  cùng  vẫn  chưa  thấy sét đánh. 

Một lúc sau, người vợ bỗng thấy từ bên trong chum có máu chảy ra bên ngoài, 



397 Chuyện này do Tiên đại nhân ghi lại. (Chú giải của soạn giả)  

kinh  sợ  liền  dở  chum  ra  xem  thì  thấy  chồng  đã  mất  đầu,  máu  tươi  chảy  lênh 

láng. Cô ta hoảng sợ quá liền kêu la gọi hàng xóm đến. Mọi người đều cho là cô 

đã  mưu  hại  chồng  rồi  nói  dối,  liền  bắt  lên  thuyền  cùng  đi  đến  nhà  bà  mẹ 

chồng,định đưa tất cả lên quan phủ. Thuyền đi được nửa đường bỗng thấy mái 

chèo bị vướng vào một vật, cúi xuống xem thì thấy là một xác đàn bà vừa nổi 

lên, tay ôm một cái đầu người, tóc còn vướng nơi đầu mấy ngón tay. Xem kỹ lại 

thì  hóa  ra  xác người  chính  là  bà  mẹ,  mà  đầu  người  trong  tay  bà  chính  là  đứa 

con. Lúc đó mới biết bà mẹ đã bị đứa con trai hại chết, liền thả cô con dâu ra. 

Lời bàn 

Làm con hại mẹ, thật không bằng loài sài lang hổ báo. Xét đến nguyên nhân từ 

đầu của sự việc, đó là vì thiếu nợ tiền. Cho nên, tai họa gây ra bởi việc cờ bạc 

thật khủng khiếp. Biết đến bao giờ các quan địa phương mới trừ dứt được tệ nạn 

này? 

Miếng thịt mất ba mạng người398 

Triều  Thanh,  vào  năm  Tân  Hợi  thuộc  niên  hiệu  Khang  Hy, 399 xảy  ra  hạn  hán 

nghiêm trọng. Ở vùng Tạ Lộc thuộc Côn Sơn, vào ngày rằm tháng bảy, có một 

cặp vợ chồng đang tát nước bỗng trời nổi sấm lớn, sét đánh chết người chồng. 

Nhưng người chồng xưa nay vốn hiền lành chất phácnên không ai hiểu được lý 

do. Người vợ thấy việc như thế thì than rằng: “Ôi, chỉ vì 18 cân thịt mà thôi!” 

Mọi người nghe như thế thì gặn hỏi, bà liền kể: “Mùa đông năm trước, chồng 

tôi  vào  thành nộp thuế,  neo  thuyền  ở  bờ  sông.Khi  trở  về  bỗng thấy  trên chiếc 

thuyền  trống  bên  cạnh  có  một  miếng  thịt  lớn,  hồi  lâu  chẳng  thấy  ai  đến  lấy. 

Nhân  đó  liền  lấy  đem  về  thuyền  rồi  mang  luôn  về  nhà,  cân  được  18  cân. 

Nguyên miếng thịt ấy là của một nhà giàu, do đứa tớ gái mang ra sông rửa, để 

trên thuyền rồi bỗng gặp việc khác phải đi, đến lúc quay lại thì đã mất. Bà chủ 

vì việc ấy mà giận quá, lỡ tay đánh chết đứa tớ gái. Ông chủ thấy việc như vậy, 

cho  rằng  sắp  phải  tan  nhà  nát  cửa  đến  nơi  nên  quát  mắng  vợ  thậm  tệ.  Bà  vợ 

phẫn uất quá  treo cổ tự  vẫn.  Nay  sét  đánh  chết chồng  tôi, nhất định là  vì việc 

ấy.” 



398 Chuyện này do Tiên đại nhân ghi lại. (Chú giải của soạn giả)  

399 Tức là năm 1671. 

Lời bàn  

Của  rơi  ngoài đường, người  ta  vẫn thường  tình  cờ nhặt được  liền  lấy  làm  của 

mình. Gặp những trường hợp như thế này là làm liên lụy đến người khác phải 

mất  cả  mạng sống,  rốt cùng đã  khiến  người  khác phải  gặp tai họa, mà tự thân 

mình cũng bị trừng phạt. Sao có thể tham dùng những tài sản phi nghĩa như thế? 

Cho  nên  nói  rằng:  “Nếu  không  phải  vật  thuộc  sở  hữu  của  mình,  dù  một  mảy 

may cũng không giữ lấy.” 400 

Hết lòng trị bệnh cứu người401 

Vào  triều  Minh,ở  Ô  Trình402có  người  tên  Phan  Quỳ,  hiệu  Tựu  Am.  Ông  tinh 

thông  y  thuật,  có  tâm  nguyện  cứu  nhân  độ  thế.  Vào  một  năm  phát  sinh  bệnh 

dịch, những người mắc bệnh đều được ông ra sức cứu chữa, trong mười người 

thì ông cứu sống được đến tám, chín.Nhưng trong lúc trị bệnh, do gấp rút nên 

ông không kê đơn thuốc. Láng giềng có người họ Triệumang việc ấy kiện Phan 

Quỳ lên quan phủ.Không ngờ chưa bao lâu thì họ Triệu lâm bệnh rất nguy kịch, 

liền bảo đứa con: “Chỉ có ông Quỳ mới cứu được cha.”Người con  nói:  “Mình 

vừa kiện ông ấy lên quan phủ, làm sao nhờ được?”Họ Triệu nói: “Tuy mình xấu 

với ông ấy, nhưng tâm ông ấy rất từ bi, sẽ không hại cha đâu.”Người con nghe 

lời, mời Phan Quỳ đến xem bệnh. Ông hết lòng chữa trị, bệnh liền được khỏi. 

Phan Quỳ có 3 người con trai làPhan Tương, làm huyện lệnh Quế Dương;Phan 

Tham, làm quan Hàn lâm biên tu;Phan Xuyên, làm quan Cung bảo Thượng thư. 

Bản thân Phan Quỳ cũng được phong tặng tước quan Thượng thư. Cháu nội ông 

là Phan Đại Phúc sau đỗ tiến sĩ vào khoa thi năm Bính Tuất. 

Lời bàn  

Khi  đã  khởi  tâm  khẩn  thiết  muốn  cứu  người,  thì  tự  nhiên  ý  niệm  báo  thù  trở 

thành nhỏ nhặt, cho đến người đã đâm đơn thưa kiện ông mà cũng có thể nhớ 



400 Câu này nguyên là lời của Tô Đông Pha: “Vật trong thiên hạ thảy đều có chủ, nếu không phải vật thuộc sở hữu của mình, dù 

một mảy may cũng không giữ lấy.” (天地之間，物各有主。茍非吾之所有，雖一毫而莫取。 - Thiên hạ chi gian, vật các 

hữu chủ. Cẩu phi ngô chi sở hữu, tuy nhất hào nhi mạc thủ.) 

401 Trích từ sách Ý hành lục (懿行錄). (Chú giải của soạn giả) 

402 Nay là vùng Ngô Hưng, Triết Giang. 

đến ông để cầu cứu  mạng, đủ thấy  tâm địa của Phan  Quỳ  thật cảm đến người 

khác hết sức sâu xa như thế nào. 

Chịu đói nuôi tù403 

Triều Minh có Dương Sĩ Trừng là người làng Kính Xuyên thuộc huyện Ngân, 

tỉnh Triết Giang.Ban đầu Sĩ Trừng làm chức thư lại trong huyện, luôn giữ tâm 

nhân  hậu,  thi  hành theo  đúng  pháp  luật  công  bằng.  Bấy  giờ,  quan  huyện  lệnh 

nghiêm khắc quá độ, từng dùng roi đánh một người tùđến nỗi máu chảy đầy sân 

mà  vẫn  chưa  nguôi  giận.Sĩ  Trừng  quỳ  xuống  xin  tha,  nói:  “Trong  việc  tra  xét 

cho rõ tình thật, phải khởi lòng thương xót phạm nhân, không được có ý mừng 

vui.Xử tội người khác mà vui còn không được, huống chi là tức giận?” 404Quan 

huyện nghe ông nói đúng lý lẽ nên phải quay lại xét mình, tự nguôi cơn giận. 

Nhà Sĩ Trừng nghèo lắm, nhưng có ai mang quà biếu đến đều tuyệt đối không 

nhận.Gặp  lúc  tù nhân  đói thiếu, ông đều  tìm  mọi cách  cứu giúp.  Ngày  kia,  có 

một số tù nhân mới đưa đến, đang đói lắm.Trong nhà Sĩ Trừng khi ấy chỉ còn 

đủ  gạo  ăn  trong  ngày  đó  thôi.Ông  hỏi  những  người  tù  kia  từ  đâu  đến,  họ  nói: 

“Từ Hàng Châu, đã phải chịu đói mấy hôm rồi.”Sĩ Trừng nghe vậy thì về nhà 

lấy hết gạo trong nhà, nấu cháo mang đến chia cho số tù nhân ấy. 

Về  sau,  Sĩ Trừng  sinh  được một  con  trai  là  Dương  Thủ Trần, làm quan  thăng 

dần đến chức Hàn lâm Học sĩ.Sĩ Trừng cũng được phong tặng cùng tước quan 

như con. 

Lời bàn  

Tự mình chịu đói chỉ mới hôm nay, còn các tù nhân kia đã đói nhiều ngày. Nếu 

so sánh như thế, giữ gạo lại để tự mình được no đủ sao bằng nấu cháo cấp cho 

tù nhân? Tâm niệm vị tha của Sĩ Trừng như thế, nhận được phước báo về sau 

như thế cũng là chuyện đương nhiên vậy. 



403 Trích từ sách Ý hành lục (懿行錄). (Chú giải của soạn giả)  

404 Ở đây Dương Sĩ Trừng đã mượn lời Tăng tử nói về việc tra xét án tụng để khuyên quan huyện. 

Vĩnh viễn không gặp điềm dữ, thường được thiện thần giúp đỡ 

Giảng rộng 

Hai câu này tiếp nối hai câu trước: “Hết thảy việc ác quyết không làm, hết thảy 

việc lành xin vâng theo.” Vì không làm hết thảy các việc ác nên không gặp các 

điềm dữ. Vì làm hết thảy các việc lành nên thiện thần thường giúp đỡ. Hai câu 

trước  là   nhân,  hai  câu  này  là   quả.  Những  việc  lành  dữ  cũng  có  việc  lớn  việc 

nhỏ,  cũng  có  những  việc  tạm  thời,  những  việc  dài  lâu,  cho  nên  thiện  thầnhay 

điềm dữ cũng có lớn có nhỏ, có tạm thời, có dài lâu, như bóng theo hình, như 

âm thanh theo nhịp gõ, lẽ ấy nhất định phải vậy, không mảy may sai lệch. Thiện 

thầnhay  điềm  dữ  cũng  có  ở  cõi  trời,  cũng  có  ở  cõi  người,  cũng  có  ở  cõi  quỷ, 

nhưng  mỗi mỗi  đều có chức trách,  tùy theo việc  thiện  ác  lớn nhỏ  mà  đưa đến 

quả  báo  tương  ứng.  Muốn  đạt  đến  chỗ  vĩnh  viễn  không  gặp  điềm  dữ,  thường 

được thiện thần giúp đỡ, ắt phải là người có phúc đức lớn, nghiệp đời trước còn 

chưa đến, may ra mới có thể đạt được, nhưng cũng thật khó lắm thay! 

Trưng dẫn sự tích 

Ném xuống sông không chết405 

Vào  thời  đức  Phật  Tỳ-bà-thi  còn  tại  thế,  có  vị  tỳ-kheo  bị  chứng  đau  đầu.Bấy 

giờ, tôn giả Bạc-câu-la là một người nghèo, cúng dường một quả ha-lê-lặc cho 

vị  tỳ-kheo  ấy  để  trị  bệnh,  nhờ  đó  mà  vị  tỳ-kheo  được  khỏi  bệnh.Nhờ  nhân 

duyên ấy, trong 91 kiếp sau đó, tôn giả dù sinh ra trong cõi trời hay cõi người 

cũng đều luôn được hưởng sự vui sướng khoái lạc, chưa từng bị bệnh tật. 

Sau đó, tôn giả sinh vào nhà một trưởng giả bà-la-môn, mẹ mất sớm.Bà mẹ kế 

nhiều  lần  muốn  giết  tôn  giả  nhưng  không  sao  giết  được.Bà  liền  đẩy  tôn  giả 

xuống sông,bị  một con cá lớn nuốt chửng  vào  bụng.Con  cá ấy  lại  mắc  lưới  bị 

người bắt được.Khi làm thịt mổ bụng thấy có đứa trẻ vẫn còn sống, nhận ra là 

con  ông  trưởng  giả  bèn  đưa  trả  về  nhà.Khi  tôn  giả  lớn  lên  liền  xuất  gia  theo 

Phật, tu hành chứng quả A-la-hán. 



405 Trích từ kinh Phó pháp tạng (付法藏經). (Chú giải của soạn giả) Đúng ra đây không phải kinh, mà sách Phó pháp tạng nhơn 

duyên truyện (付法藏因緣傳), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 50, kinh số 2058, tổng cộng 6 quyển, 

do các ngài Kiết-ca-dạ và Đàm Diệu cùng dịch từ Phạn văn sang Hán văn. 

Lời bàn  

Cứu giúp một vị tăng có bệnh mà được 91 kiếp về sau không bị bệnh khổ, lại 

gặp tai ách bao lần cũng không chết được, chính là nhờ đã gieo trồng phước đức 

vào ruộng phước thù thắng của nhân gian. Ấy chẳng phải là điềm dữvĩnh viễn 

xa lìa, thiện thần thường giúp đỡ đó sao? 

Quỷ thần âm thầm giúp đỡ406 

Đời Bắc Tống có Lưu An Thế, tự Khí Chi, tính tình trung trực,dám nói thẳng, 

nhiều lần phản biện các sớ luận của Chương Đôn, dâng sớ lên hoàng đế nói rõ 

rằng Chương Đôn là người không thể dùng được. 

Đến khi Chương Đôn được lên nắm quyền, Lưu An Thế liền bị đày ra vùng biên 

giới xa xôi, phải trải qua đường xa nắng nóng gay gắt, nhiều hiểm nguy, thậm 

chí lênh đênh trên biển đầy nguy  hiểm, lại thêm  bọn quan quân áp  giải  không 

chút khoan dung, ai ai cũng nghĩ rằng Lưu An Thế phen này chắc chắn phải bỏ 

mạng. Thế nhưng An Thế vẫn hoàn toàn vô sự, về sau sống đến 80 tuổi mà chưa 

từng có một ngày bị bệnh. 

Bấy giờ có kẻ bỏ tiền mua được một chức quan, đoán ý của Chương Đôn muốn 

giết  Lưu  An  Thế,  liền  xin  cho  mình  ra  tay  giết  ông.  Chương  Đôn  lập  tức  cất 

nhắc tên này lên làm chức phán quan. Tên này phi ngựa gấp rút đuổi theo, chỉ 

còn cách Lưu An Thế chừng 30 dặm, định ngày hôm sau đuổi kịp sẽ ra tay giết. 

Có  người  báo  tin  cho  Lưu  An  Thế,  khiến  mọi  người  quanh  ông đều  hãi  hùng 

kinh sợ. Đêm đó, mọi người đều nghe có một tiếng chuông vang, rồi tên gian ác 

kia  bỗng  cảm  thấy  như  có  một  vật  gì  đánh  mạnh  vào  người,  ngay  khi  ấy  thổ 

huyết mà chết. Lưu An Thế do đó được bình an vô sự. 

Lời bàn 

Lưu An Thế là người hiền, chỉ vì xu nịnh theo ý của Chương Đôn mà muốn giết 

ông,  tất  nhiên  điềm  dữ  phải  đến  với  kẻ  ấy,  mà  thiện  thần  vẫn  thường  bảo  vệ 

người hiền thiện. 



406 Trích từ sách Tống sử (宋史). (Chú giải của soạn giả)  

Giặc không dám cướp407 

Vào triều Minh, năm đầu niên hiệu Gia Tĩnh, 408có người họ Kim ở huyện Nghi 

Chân, tỉnh Giang Tô, mở một hiệu cầm đồ trong trấn.Bấy giờ giặc cướp ẩn trú 

trên sông Trường giang, đêm đêm thường xuyên xuất hiện cướp đoạt những nhà 

giàu có, gần như không một nhà nào thoát được. Duy nhất chỉ có nhà họ Kim 

chưa từng bị chúng động đến. Quan địa phương do đó nghi ngờ rằng họ Kim có 

sự thông đồng với  bọn giặc cướp.  Đến  lúc  bắt được  một tên  cướp  liền tra  hỏi 

xem vì sao bọn chúng không cướp nhà họ Kim, tên cướp nói: “Trước đây cũng 

có lần đến  đó định cướp,  chợt thấy  phía  trên nhà  ấy  có  vô số  các  vị thần mặc 

giáp vàng, nên sợ không dám phạm đến.” Quan huyện không tin, cho gọi những 

người ở gần nhà họ Kim lên hỏi, họ đều nói: “Nhà họ Kim đúng là rất nhân đức. 

Các hiệu cầm đồ khác thảy đều cân ra non, cân vào già, chỉ có nhà họ Kim là 

giữ đúng mực công bình. Định giá cho người lại hết sức rộng rãi, mà thời hạn 

chuộc lại cũng được kéo dài, không gấp rút.Nếu biết được có những người gần 

gũi mà già yếu, có con nhỏ hoặc nghèo khó, khi có việc phải mang đồ đến cầm 

liền phá lệ không lấy lãi. Nhà ấy còn có lệ mùa đông không tính lãi áo ấm, mùa 

hè không tính lãi áo mát, năm nào cũng vậy, cốt để người ta dễ dàng chuộc về 

mà dùng. Ấy là trời giúp người hiền, nên có thiện thần bảo vệ.” 

Quan huyện nghe như vậy rồi hết sức ngợi khen tán thán. Quan Trực chỉ409 biết 

được sự việc liền đặc biệt tuyên dương khen thưởng nhà họ Kim. 

Lời bàn 

Hiệu cầm đồ vốn là phương tiện thuận lợi giúp người dân có thể giải quyết kịp 

thời những khoản tiền cấp bách. Tuy nhiên, hầu hết những người mở hiệu cầm 

đồ chỉ toàn là những kẻ cân vào non, cân ra già, đối với dân nghèo chẳng bao 

giờ có sự khoan dung châm chước, cho nên không khỏi trở thành một đám tiểu 

nhân hám lợi nơi phố thị. Riêng nhà họ Kim đặc biệt không rơi vào trong đám 

tệ hại ấy, lại còn có thể hướng đến những người nghèo khổ khó khăn mà bố thí, 



407 Trích từ sách Cảm ứng thiên chú chứng (感應篇註證). (Chú giải của soạn giả)  

408 Tức là năm 1022, đời Minh Thế Tông. 

409 Trực chỉ: là chức quan được triều đình giao cho việc tuần sát các địa phương, thẩm tra xử lý các vụ việc sai phạm. 

cho nên các nạn lửa cháy nước trôi, trộm cướp, quan tham, người ác làm sao có 

thể tổn hại đến phước đức của nhà ấy? 

Phước báo gần thì tự thân được hưởng 

Giảng rộng 

Câu này và câu tiếp theo “xa thì ảnh hưởng đến cháu con”, đều là nối tiếp câu 

văn trên và chuẩn bị mở ý cho câu văn dưới. Ở đây đề cập đến quả báo gần hay 

quả báo xa cũng đều chỉ là nói riêng về các quả báo hiền thiện, chính là những 

điều được câu dưới nói rộng ra là “trăm điều phúc lành, ngàn việc tốt đẹp”. 

Phước báo gần không nhất thiết là chỉ cho hiện tại trong đời này, mà cho dù là 

đời sau hay nhiều đời sau nữa cũng vẫn gọi là phước báo gần. Vì sao vậy? Vì 

phước báo  gần  ở  đây  là  ý  muốn  nói  những  phước  báo  do  tự  mình  nhận  lãnh. 

Những sự giàu sang phú quý hay nghèo khổ hèn hạ, ngày giờ sống chết, được 

tuổi thọ dài lâu hay yểu mạng, thảy đều đã có sự an bày nhất định. Nhưng sự an 

bày đó thật ra không phải gì khác mà chính là những kết quả tương ứng, do tự 

bản thân mình đã từng làm những hành vi như thế, tự bản thân mình phải nhận 

lãnh những quả báo tương ứng như thế. Trong văn này nói đến phước báo gần 

hay xa là có ý nghĩa như vậy. Đây chính là dụng ý của Đế quân muốn dạy người 

phải biết tự mình tạo ra nhiều phước báo. 

Trưng dẫn sự tích 

Công chúa tự có phước báu410 

Vào thời đức Phật còn tại thế, vua Ba-tư-nặc sinh được một công chúa đặt tên là 

Thiện Quang,đoan trang xinh đẹp, thông minh hơn người, người trong cung ai 

ai cũng hết lòng thương yêu kính trọng. 

Một hôm, vua Ba-tư-nặc bảo công chúa: “Con nhờ có cha nên mới được tất cả 

mọi người thương yêu kính trọng.” Công chúa liền đáp rằng: “Không phải, con 

tự  có  nghiệp  lực  của  riêng  mình  mà được  như  vậy,  không  phải  nhờ  nơi  cha.” 

Vua không hài lòng, vặn hỏi lại đến 3 lần, công chúa vẫn một mực đáp như vậy. 



410 Trích từ kinh Tạp bảo tạng (雜寶藏經). (Chú giải của soạn giả) Kinh này được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc 

tập 4, kinh số 203, tổng cộng có 10 quyển, do các ngài Kiết-ca-dạ và Đàm Diệu cùng dịch từ Phạn văn sang Hán văn vào đời 

Nguyên Ngụy. Câu chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 22, trang 458, tờ a, quyển 1. 

Vua nổi  giận,  liền gả công  chúa cho một người  nghèo  khổ rồi bảo công chúa: 

“Để ta thử xem con tự có nghiệp lực hay không tự có nghiệp lực.” 

Công  chúa  về  nhà  chồng  rồi,  liền  hỏi  chồng  cha  mẹ  ở  đâu.  Người  chồng  nói: 

“Cha ta vốn là một trưởng giả giàu có nhất thành Xá-vệ.Sau khi cha mẹ ta đều 

theo nhau qua đời, nhà ta mới đến nỗi như thế này.” Sau đó liền đưa công chúa 

về  sống  nơi  nhà  cũ  của  gia  đình  mình.  Một  hôm  bỗng  đào  lên  được  từ  trong 

lòng đất một kho tàng lớn. Nhờ đó, chỉ trong vòng một tháng đã xây dựng được 

nhà cửa cung điện hết sức nguy nga, từ gia nhân hầu hạ cho đến các thứ châu 

báu ngọc ngà đều đầy đủ không thiếu thứ gì. 

Vua Ba-tư-nặc nghe biết chuyện như vậy hết sức vui mừng, liền thân hành đến 

thưa  hỏi đức  Phật  về nhân  duyên  đời  trước của công  chúa  Thiện  Quang.  Đức 

Phật liền dạy: “Vào thời đức Phật Ca-diếp, có một người phụ nữ muốn chuẩn bị 

thức  ăn  cúng  dường  đức  Như  Lai,  nhưng  người  chồng  cản  trở.  Người  vợ  liền 

nói: ‘Tôi đã phát nguyện rồi, xin anh đừng làm tôi thối tâm.’ Người chồng liền 

nghe theo lời vợ, cuối cùng lo liệu hoàn mãn việc cúng dường đức Phật. Đôi vợ 

chồng ngày ấy,  nay  chính  là vợ  chồng  công chúa. Vì người chồng ngày trước 

khởi  tâm  ngăn  trở  việc  cúng  dường  Phật,  nên  nhiều  đời  sinh  ra  thường  phải 

sống trong nghèo khó. Nhờ sau đó chịu nghe lời vợ thực hiện việc cúng dường, 

nên ngày nay được nhờ vợ mà hưởng sự giàu sang phú quý.” 

Lời bàn 

Vua Ba-tư-nặc lại có một người công chúa khác, do phu nhân Mạt-lợi sinh ra, 

dung mạo cực kỳ xấu xí, tóc như bờm ngựa. Vua lấy làm xấu hổ nên ra lệnh giữ 

công chúa ở trong cung riêng, không cho đi đâu, cũng không cho ai được gặp. 

Công chúa tự giận mình hình dung xấu xí, liền phát tâm tô tạo tượng Phật, hết 

lòng khẩn thiết cầu nguyện với đức Phật. Trải qua một thời gian, lòng chí thành 

cảm ứng được đức Phật hiện thân đến chứng minh, thân hình cô lập tức hóa ra 

xinh đẹp đoan chính. Đức vua thấy vậy liền gạn hỏi nguyên do, công chúa như 

thật trình bày. 

Lại có chuyện về vị công chúa thứ tư của vua A-dục, cũng tương tự như chuyện 

này.  Ngày  nay  những  tượng  Phật  được  thờ  ở  các  chùa  Bắc  Sơn,  Ngọc  Hoa, 

Kinh Châu, Trường  Sacùng  với  chùa Sùng  Kính ở  kinh thành, đều  là  do công 

chúa  thứ  tư  của  vua  A-dục  đã  tô  tạo  ngày  trước.Như thế  chẳng phải  là  phước 

báo gần đó sao? 

Quả báo do coi thường áo ca-sa411 

Đời  nhà  Đường,  vào  niên  hiệu  Trinh  Quán  năm  thứ  5, 412 có  người  phụ  nữ  ở 

Lương Châu thuộc tỉnh Thiểm Tây, nhà rất nghèo.Bà có người con xuất gia với 

pháp  sư  Tuệ  Quang  ở  chùa  An  Dưỡng.  Nhà  nghèo  không  đủ  áo  mặc,  bà  mới 

đến phòng người con lấy áo cà-sa cũ sửa thành áo ngắn để mặc.Vừa mặc áo ấy 

vào,  đang  đứng  cùng  một  người  láng  giềng  bỗng  thấy  nóng  ran  dưới  hai 

chân,dần dần lên đến ngang hông.Trong chốc lát có tiếng sấm vang rền không 

trung, người láng giềng bị đẩy văng ra xa đến vài trăm mét, nằm lăn ra đất bất 

tỉnh suốt một ngày.Bà mẹ mặc áo cà-sa đã bị sét đánh chết, thân thể cháy cong 

queo, trên lưng lại có dòng chữ: “Sử dụng pháp y không đúng pháp.” 

Người  con  mang  xác  mẹ  về  chôn  cất,  mộ  lại  bị  sét  đánh  lần  nữa,  khiến  thi 

hàiphơi bày dưới cây rừng, phải chịu tan rã mất. 

Lời bàn  

Áo cà-sa được gọi là y giải thoát,cũng gọi là y ruộng phước.Người mặc cà-sa thì 

ngay  cả  Phạm vương,Đế  thích cũng không dám nhận sự  lễ  bái. Cho nên Long 

vương muốn cứu loài rồng, chỉ cầu được một mảnh cà-sa mà Kim-sí điểu vương 

cuối  cùng  không  dám  làm  hại.Con  khỉ  đùa  cợt  mặc  áo  cà-sa  liền  sẩy  chân  té 

chết, sau được sinh lên cõi trời. 

Áo cà-sa thật lợi ích vô cùng. Đức Phật dạy rằng: “Áo cà-sa của vị tỳ-kheo đã 

qua  đời,  nên  treo  lên  cây  cao,  tất  cả  các  loài  hữu  tình  được  nhìn  thấy  thì  tội 

nghiệp tiêu diệt, phước báo sinh thêm.Cho nên tội xem thường áo cà-sa thì trời 

đất không dung tha.Người con tuy đã xuất gia cũng không thể chôn cất thi hài 

mẹ. 



411 Trích từ sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠林). (Chú giải của soạn giả) Sách này được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng 

kinh thuộc tập 53, kinh số 2122, tổng cộng có đến 100 quyển, do ngài Đạo Thế soạn vào đời Đường. Câu chuyện này được 

ghi chép từ dòng thứ 13, trang 560, tờ a, quyển 35. 

412 Tức là năm 631. 

Hủy phá tượng Phật phải chịu tội413 

Triều  Thanh,  vào  năm  đầu  tiên  niên  hiệu  Khang  Hy, 414 gỗ  đàn  hương  rất  có 

giá.Quận Tô  có  một  hiệu  buôn gỗ hương, bỏ ra 3 lượng bạc  thỉnh về  một pho 

tượng Bồ Tát Quán Thế Âm.Sau đó suy nghĩ tính toán rằng, nếu phá pho tượng 

này ra để bán gỗ vụn thì có thể được 16 lượng. Liền chuẩn bị chẻ tượng ra.Có 

một người thợ làm công sợ làm như vậy mang tội nên hết sức can ngăn, nhưng 

đứa con rể của ông chủ hiệu buôn lúc đó đến đón vợ, đang ở tại nhà cha vợ, liền 

chỉ mặt người làm công mà nói: “Mày chỉ là người làm công,đâu phải việc của 

mày.Cứ nghe lời mà làm đi.” 

Đêm  hôm  đó,  người  con  gái  của  chủ  hiệu  buôn  bỗng  đau  bụng  không  thể  về 

nhà, phải ở lại ba hôm để trị bệnh.Qua hôm sau, trên đường phố có một đứa bé 

khoảng sáu tuổi đang đi theo cha, bỗng chỉ tay về phía hiệu buôn gỗ hương, hỏi 

cha: “Cha  ơi, sao  trên nóc nhà  kia  lại có  niêm phong màu  đỏ  phong kín  thế?” 

Người cha cho rằng đứa bé nói bậy nên cấm không cho nói nữa. 

Đêm  ấy,  hiệu  buôn  gỗ  hương  bỗng  tự  nhiên  phát  hỏa,  lửa  thiêu  duy  nhất  một 

nhà ấy thôi, cả nhà không ai sống sót.Đứa con rể của chủ hiệu định nhảy ra từ 

một  lỗ  thoát  trên  tầng  lầu,  nhưng  bỗng  thấy  như  có  vật  gì  ngăn  giữ  lại,  cuối 

cùng phải chịu chết trong lửa. Riêng người thợ làm công, ngay buổi sáng sớm 

hôm trước chưa xảy ra hỏa hoạn, bỗng có một hiệu buôn trầm hương khác đến 

khẩn thiết mời sang giúp họ hai hôm,nhờ thế mà thoát khỏi nạn này. 

Lời bàn 

Hủy hoại  tượng  Phật,  làm thân  Phật chảy  máu, là  một trong  5 tội nghịch phải 

đọa vào địa ngục vô gián.Vì thế, nếu thấy việc như vậy mà không khuyên can 

ngăn cản, ắt sẽ gặp nạn dữ  vào thân, còn nếu  khởi dù  một chút  tâm  lành,  liền 

được thiện thần bảo vệ. Chỉ do tâm niệm của đứa con rể ông chủ hiệu buôn gỗ 

hương và người thợ làm công kia hoàn toàn khác nhau, nên một người vốn đang 

muốn rời khỏi hiệu buôn ấy để về nhà, nhưng lại khiến cho không về được; một 

người vốn không có ý muốn rời khỏi hiệu buôn ấy, nhưng lại khiến cho phải rời 



413 Chuyện này người ở quận Tô đều biết. (Chú giải của soạn giả)  

414 Tức là năm 1662. 

đi để tránh tai họa.Quả thật là: “Họa với phúc vốn không định sẵn, chỉ do người 

tự chuốc lấy mà thôi.” 

Bồi thường gấp mười lần415 

Huyện  Trấn  Giang  thuộc tỉnh Giang Tô  có người tên Lăng  Khải, tên tự  là Tử 

Chánh.Vào năm  QuýMão thuộc niên  hiệu  Khang  Hy, 416ông ta vì  ghét  con chó 

của người hàng xóm hung dữ cắn người, liền dụ nó vào một ngõ hẹprồi bít lối 

ra, muốn bỏ đói cho nó chết đi để dứt mối họa.Khoảng một tuần saumở chỗ bít 

ra xem thử, thấy con chó chưa chết mà vẫy đuôi đi ra, từ đó không cắn người 

nữa, nhưng đống đất trên nền gạch trong ngõ bị chó ăn hết khoảng một nửa. 

Hai tháng sau, chó tự nhiên chết. Đêm ấy, Lăng Khải nằm mộng thấy mình đi 

đến một phủ đường, có hai người dáng vẻ tôn quý ngồi hai bên.Người áo xanh 

hỏi: “Làm người mà không có lòng nhân hậu thì sao?” Người áo đỏ nói: “Phải 

đền lại gấp mười lần.”Liền sai quân dẫn Lăng Khải đến phía sau nhà, thấy trong 

vườn hoa mai nở rộ, dưới gốc cây có một chậu nuôi cá vàng, trong chậu nổi lên 

một  con  cá  chết.Tên  quân  kia  chỉ  vào  mà  nói:  “Chữ  ‘ngục’(獄)  do  từ  chữ 

‘khuyển’  (犬)  là  con  chó  mà  ra,  ông  đã  biết  chưa?  Mười  năm  sau  sẽ  ứng 

nghiệm.” 

Lăng Khải tỉnh mộng lấy làm lạ lùng, không hiểu được gì cả. Đến tháng giêng 

năm QuýSửu, 417 vì chuyện của người khác mà Lăng Khải lại bị vu cáo rồi tống 

giam vào ngục.Khi vào trong ngục cũng thấy hoa mai vừa nở, có con cá vàng 

chết nổi  lên  trong chậu,giống hệt  như những  gì đã thấy  trong  giấc  mộng. Quả 

nhiên phải chịu đói đến 7 ngày, chỉ còn chút hơi thở thều thào sắp chết.Lại tiếp 

tục bị giam trong ngục đúng 100 ngày mới được thả, quả nhiên phù hợp với lời 

nói “phải đền lại gấp mười lần”. 



415 Chuyện này do chính họ Lăng tự thuật. (Chú giải của soạn giả)  

416 Tức là năm 1663. 

417 Tức là năm 1673. 

Lời bàn  

Quỷ  thần  nói trước  việc  mười năm sau sẽ  có  người  vu  cáo bị  giam  vào ngục, 

điều đó cũng không phải là khó lắm. Riêng những việc như hoa mai nở, cá vàng 

chết mà cũng có sự ấn định sẵn, ấy mới thật là kỳ lạ. Cho nên bậc đại A-la-hán 

chứng đắc thần thông tất nhiên có thể biết được những việc trước sau 84.000 đại 

kiếp, hoặc như tuổi thọ dài ngắn của chư thiên, thế giới thành hoại lâu hay mau, 

hết thảy những việc ấy đều có thể ngồi yên mà tự biết rõ ràng. 

Lăng Khải là người chất phác, thành thật, rất giỏi môn Hoàng cực số của Thiệu 

tử.Tôi với ông ấy từng gặp nhau nhiều lần, chính miệng ông đã kể lại đầu đuôi 

câu chuyện này cho tôi nghe. 

Mộng thấy xương gà418 

Vào triều Thanh, vùng Tứ Xuyên có người tên Dương Lâm, tên tự là Hoài Mi, 

vào  niên  hiệu  Thuận  Trị  thứ  13, 419vào  làm  trong  kho  lương  ở  Thái  Thương, 

thuộc tỉnh Giang Tô,  không lâu  lại  được thăng  chức  làm huyện lệnh  Lâm An, 

thuộc  tỉnh  Triết  Giang.  Ông  làm  quan  thanh  liêm  chính  trực,  chỉ  có  điều  bản 

tính rất thích ăn thịt gà, trải qua đã nhiều năm. 

Vào niên hiệu Khang Hynăm thứ 16, 420Dương Lâm nằm mộng thấy mình bị bắt 

đến âm phủ, nhìn thấy một đống xương chất cao như núi, bên cạnh có người chỉ 

vào đómà nói: “Đây là xương của những con gà mà ông đã ăn.Rồi ông sẽ phải 

đến đây để đền tội, nhưng vì nhân duyên xấu còn chưa dứt nên đợiông ăn thêm 

47 con gà nữa rồi sẽ bắt đến đây.” 

Dương Lâm tỉnh dậy lấy làm lạ, trong lòng cũng sợ, liền tự mình hạn chế, mỗi 

con gà chia ra ăn trong ba ngày.Nhưng  miệng thèm  không nhịn được, nên đổi 

thành hai ngày,  rồi  thì trở  lại ăn  như  cũ.Ăn đến con thứ 45 thì bị ốm  nhẹ, trải 

qua  một  đêm  bệnh  lại  trở  nặng,  vừa  ăn  xong  con  gà  thứ  47  thì  chết,  đúng 

nhưcon số trong giấc mộng. 



418 Chuyện này do người ở Lâu Đông kể lại. (Chú giải của soạn giả)  

419 Tức là năm 1656. 

420 Tức là năm 1677. 

Lời bàn  

Có người ngờ rằng, số gà bị ăn nếu đã định sẵn số lượng, ắt là những con gà đã 

ăn trước đó cũng có số lượng định sẵn, vậy sao còn có quả báo giết hại? Đó là 

vì không biết rằng số 47 con gà đó chỉ là âm ty dự đoán sẽ bị Dương Lâm giết 

hại, chứ không phải số gà ấy nhất định phải bị giết hại. Giả sử như sau khi nằm 

mộng mà  Dương Lâm  hạ được quyết  tâm  không giết  gà nữa, thì con số đó tất 

nhiên  không  buộc  được  ông,  mà  số  gà  đã  giết  hại  trước  kia  cũng  có  thể  cầu 

nguyện cho được siêu độ. 

Sự tu hành cũng giống như vậy, nếu có thể phát tâm dứt khoát đoạn trừ tập khí 

phiền não xấu ác thì sinh tử làm sao trói buộc được ta? 

Làm quan tàn ác tự thiêu mà chết421 

Triều Thanh, vào năm đầu tiên của niên hiệu Khang Hy, 422 quan tri huyện Côn 

Sơn là Lý Khai Tiên, dung mạo xấu xí mà tâm tính lại tàn ác, người trong huyện 

căm ghét nên gọi là ông “Lý mặt chàm”. 

Mỗi khi trưng thu các khoản thuế phí, đối với những người giao nộp thiếu hoặc 

không nộp, họ Lý nhất định sử dụng gậy lớn để đánh phạt, thường đánh người 

chết ngay dưới gậy, máu chảy nhuộm đỏ cả công đường. 

Đến  khi  họ  Lý  bãi  quan  rồi,  không  về  quê,  đến  sống  ở  Tô  Châu,  chỉ  trong 

khoảng  3,  4  năm  mà  người  nhà  tự  nhiên  dần  dần  chết sạch.  Còn  lại  duy  nhất 

một đứa con gái, lại tư thông với người đầy tớ rồi bỏ nhà theo anh ta trốn mất. 

Họ Lý còn lại một thân một mình, nghèo đói không đủ ăn, lại phải tự mình vào 

bếp nấu nướng. Một hôm, trong lúc cúi xuống thổi lửa, chúi đầu sâu vào cửa lò 

bị lửa thiêu đầu mà chết. 

Lời bàn 

Xưa nay tuy cũng có những quan huyện tàn khốc bạo ngược, thật chưa thấy ai 

tàn khốc hơn ông này; nhưng ngay trong đời đã phải tức thời nhận chịu quả báo 

tàn khốc, cũng thật chưa thấy ai nhanh chóng hơn ông này. 



421 Người ở Côn Sơn đều kể cho nhau nghe chuyện này. (Chú giải của soạn giả)  

422 Tức là năm 1662. 

Phước báo xa thì ảnh hưởng đến cháu con 

Giảng rộng 

Đem việc đời sau mà nói với người, ắt chỉ có khoảng một nửa số người chịu tin, 

còn một nửa thì nghi ngờ. Nhưng đem việc con cháu nối dõi mà nói thì bất luận 

kẻ  trí  người  ngu,  ắt  là  tất  cả  đều  tin  chắc  cả.  Người  không  biết  rằng  thật  có 

nghiệp nhân quả báo của chính mình quả là bất hạnh, nhưng vẫn còn chút may 

mắn là biết đến cháu con. Nhưng cháu con có được hiền lương hay không, thật 

cũng  không  thể  biết  trước  chuyện  về  sau  được.  Tuy  nhiên,  những  người  con 

cháu có phẩm hạnh tài trí hơn người vẫn thường xuất hiện rất nhiều trong những 

gia đình đạo đức. Kinh Thi có câu: “Nhà có đức độ thì con cháu đều được tốt 

đẹp hưng thịnh.” Kinh Thư lại có câu: “Lấy công nghiệp với đức hạnh truyền lại 

cho con cháu về sau.” Những lời dạy của các bậc thánh hiền đời trước rất hiển 

nhiên, mà đến nay thì lại càng thêm rõ rệt hơn nữa. 

Sự tốt đẹp nếu đến sau mười đời hoặc năm đời, tất nhiên gọi đó là phước báo 

xa.Nhưng nếu như được thật nhiều con cái tài năng đức độ, đông đúc một nhà, 

nhìn thấy ngay trước mắt, thì đó cũng vẫn gọi là phước báo xa. Vì sao thế? Ấy 

là vì lấy theo tự thân mình mà nói, nếu phước báo không phải đến với tự thân 

mình thì đều gọi là phước báo xa. 

Trưng dẫn sự tích 

Đem hết lòng thành dạy dỗmuôn người423 

Đời  Bắc  Tống,  có  người  tên  Đặng  Chí,  nhận  học  trò  dạy  tại  nhà.Mỗi  khi  có 

người đưa con em đến xin học, ông đều hết sức thật lòng dạy dỗ, trước tiên là lễ 

nghĩa,đức hạnh, sau đó là văn chương, tài nghệ.Học trò ông có rất nhiều người 

thành đạt. Con cháu ông cũng nhiều người đỗ đạt vinh hiển. 

Vào niên hiệu Hy Ninh năm thứ chín, 424hoàng đế Bắc Tống là Tống Thần tông 

ngự đến điện Tập Anhđích thân lựa chọn tiến sĩ.Lúc bấy giờ, con traitrưởng của 



423 Trích từ Tống sử (宋史). (Chú giải của soạn giả)  

424 Tức là năm 1076. 

Đặng  Chí  là  Đặng  Oản425đang  giữ  chức  Hàn  lâm  Học  sĩnên  đứng  cạnh  hoàng 

thượng.Khi  xướng  tên  những  người  được  tuyển  chọn,  đến  tên  em  trai  ông  là 

Đặng  Tích,  Oản  bước  xuống  trước  điện  lễ  tạ.Lại  xướng  đến  tên  hai  đứa  cháu 

của ông, Oản cũng bước xuống trước điện lễ tạ.Hoàng thượng thấy cảnh ấy rất 

hài lòng, nhìn ông cười lớn. Vương Cung Công đứng bên cạnh cũng ngợi khen 

rằng:“Ấy  nhờ  người  cha  là  Đặng  Chí  đem hết  lòng  thành dạy  dỗ  muôn người 

nên kết quả cháu con mới được như thế!” 

Lời bàn 

Người  khác  đã  gọi  mình  là  thầy,  quay  mặt  về  hướng  bắc426phụng  sự  tôn  thờ 

mình, thì mình phải đem hết lòng thành ra mà dạy dỗ,như vậy mới không phụ 

lòng mong đợi của họ. Đặng Chí đã hết lòng giúp cho con em người khác được 

thành tựu,  tất nhiên  trời cũng  giúp  cho con cháu của ông  được  thành tựu,  tiếp 

nối sinh ra những bậc tài trí đức độ. Đó cũng là lẽ đương nhiên phải vậy. 

Mất con rồi lại sinh con427 

Vào đời Bắc Tống, ở Kiền Châu428 có người tên Vương Nhữ Bật, thường rất cẩn 

trọng  trong  lời  nói  và  việc  làm.  Khi  ấy,  ở  thôn  phía  đông  có  người  tên  Lưu 

Lương, ở thôn phía tây có Hà Sĩ Hiền, cả hai đều có ông nội trước đây là người 

hết sức hiền thiện, thường làm nhiều việc tích đức.Vào năm QuýMùithuộc niên 

hiệu Sùng Ninh, 429 hai nhà Lưu, Hà đều sinh con trai, cả hai đứa con lớn lên đều 

thông minh xuất chúng, hai nhà liền thỉnh Vương Nhữ Bật làm thầy dạy. 

Lưu Lương với Hà Sĩ Hiền, tuy nhà giàu có nhưng đối đãi với người khác hết 

sức khắc nghiệt, khinh bạc, thật kém xa ông nội của họ. Đến tháng ba năm Tân 

Mão thuộc niên hiệu Chính Hòa, 430một hôm Vương Nhữ Bật đang đứng trước 



425 Đặng Oản (鄧綰- 1026-1086), là vị quan khá nổi tiếng đời Bắc Tống, được ghi tên vào Tống sử, quyển 329. Ông còn để lại 

khá  nhiều  trước  tác  như  Trị  bình  văn  tập  (30quyển),  Hàn  lâm  chế  tập  (10quyển),  Tây  viên  chế  tập  (3  quyển),  Tấu  nghị 

(20quyển), Tạp văn thi phú (50quyển)... 

426 Theo nghi lễ thời cổ đại Trung Hoa, bầy tôi đối với vua hay học trò đối với bậc thầy, khi hành lễ đều quay mặt về hướng bắc 

để bày tỏ sự thần phục, tôn kính. 

427 Trích từ sách Công quá cách (功過格). (Chú giải của soạn giả) 

428 Nay là Cảm Châu thuộc tỉnh Giang Tây. 

429 Tức là năm 1103, thuộc đời vua Tống Huy Tông. 

430 Tức là năm 1111. 

cửa bỗng thấy một đoàn người ngựa đi qua, dáng vẻ giống như quan quân. Họ 

đi về phía nhà Hà Sĩ Hiền, vào thẳng trong cửa rồi có người đưa ngón tay lên vẽ 

thành hình gì đó. Sau đó lại đi sang nhà Lưu Lương, cũng làm giống như vậy. 

Vương  Nhữ Bật đến  hỏi  cả  hai nhà, họ  đều  nói  không  thấy,  không  biết  gì  cả. 

Không  bao  lâu  sau  phát  sinh  nạn  dịch,  hai  đứa  con  của  Hà  Sĩ  Hiền  và  Lưu 

Lương đều chết cả. 

Mùa thu năm ấy, Vương Nhữ Bật thấy mình bị bắt đưa đến minh phủ dưới âm 

ty, nhìn thấy Diêm vương đầu đội mũ miện ngồi quay mặt về hướng nam, gọi 

Vương  Nhữ  Bật  mà  hỏi:  “Ông  là  Vương  Nhữ  Bật  ở  Kiền  Châu  thuộc  tỉnh 

Thiểm Tây phải không?” Ông liền đáp: “Không phải, tôi là Vương Nhữ Bật ở 

Kiền Châu thuộc tỉnh Giang Tây.” Diêm vương liền lệnh Phán quan tra xét lại, 

thấy  Vương  Nhữ  Bật  này  tuổi thọ  còn  dài,  hóa  ra đã bắt  nhầm  người.  Vương 

Nhữ Bật nhân đó liền thưa hỏi về hai đứa con của Hà Sĩ Hiền và Lưu Lương vì 

sao đều chết yểu. Diêm vương đáp: “Hai đứa ấy, lẽ ra sau này sẽ là hai trụ cột 

phò tá triều đình, do thiên tào xét âm đức ông nội của họ rất lớn nên xứng đáng 

cho con cháu được  hiển  vinh, chỉ  vì Lưu  Lương  với  Hà  Sĩ Hiền, hai  người ấy 

tâm  niệm  không tốt,  hành xử  đối đãi  hoàn  toàn  trái  ngược  với  ông nội,  vì thế 

mới thu hồi hai đứa con quý hiển. Không bao lâu nữa sẽ tước bỏ luôn toàn bộ 

sản nghiệp của hai nhà ấy.” 

Vương Nhữ Bật được sống lại, mới biết đã chết hai ngày rồi. Vương Nhữ Bật 

liền  gọi  cả  hai  người  Lưu  Lương  và  Hà  Sĩ  Hiền  đến,  thuật  lại  tường  tận  mọi 

việc. Cả hai đều rơi nước mắt hối hận, từ đó đem hết sức rộng làm việc thiện, 

cứu  người  giúp  đời.  Đến  năm  Ất Mùi, 431 cả  hai  nhà  lại  sinh  được  con trai,  họ 

Lưu  đặt  tên  là  Lưu  Triệu  Tường,  họ  Hà  đặt  tên  là  Hà  Ứng  Nguyên,  lại  cũng 

thỉnh Vương Nhữ Bật làm thầy dạy. Đến năm Quý Sửu thuộc niên hiệu Thiệu 

Hưng, 432 cả hai đều đỗ tiến sĩ, được ban phong địa vị cao quý, vinh hiển. 

Lời bàn 

Nhờ có ông nội tích âm đức nên được ban cho quý tử, nhưng do tâm tính không 

tốt, đối đãi khắc nghiệt, khinh bạc với người khác mà còn bị mất con, huống hồ 



431 Tức là năm 1115. 

432 Tức là năm 1133. 

nếu không có ông nội tu nhân tích đức thì phải gánh chịu quả báo còn đáng sợ 

đến mức nào nữa? 

Lại ngay trong đời hiện tại đã bị báo ứng xấu mất đi quý tử, nhưng nhờ biết tu 

nhân tích đức nên lại sinh được quý tử, huống chi nếu người chưa bị trời khiển 

trách mà sớm biết tu nhân tích đức thì quả báo còn tốt đẹp đến mức nào nữa? 

Thế mới biết câu “Cầu con cái sẽ được con cái” quả là đúng thật, không phải lời 

hư dối, chỉ có điều là cần phải biết phương cách để cầu như thế nào mà thôi. 

Thần chỉ đất chôn433 

Vùng Kiến Ninh có quan Thiếu sư là Dương Vinh, gia đình nhiều đời làm nghề 

đưa đò để sống.Có một năm mưa lớn kéo dài, nước sông dâng cao, ngập trôi các 

vùng dân cư, khiến người đuối nước theo dòng trôi xuống rất nhiều.Các thuyền 

khác  đều  tham  vớt  tài  vật  trôi  sông,  chỉ  riêng  ông  cố  với  ông  nội  của  Thiếu 

sưđem hết sức chuyên tâm cứu người, tuyệt nhiên không vớt lấy bất kỳ món đồ 

vật nào, người làng đều cười chê là ngu dại. 

Đến khi cha của Thiếu sư sinh rathì gia đình đã dần dần khá giả lên.Một hôm có 

vị thần hóa thành đạo sĩ, đến nói  với cha Thiếu sư  rằng: “Ông nội  của  ông  có 

âm đức lớn, con cháu về sau sẽ được phúquý vinh hiển, nên cải táng nơi chỗ đất 

này.”Rồi chỉ cho một chỗ đất. Gia đình y theo đó mà cải táng. Thế đất ấy ngày 

nay  các  thầy  địa lý  gọi  là gò bạch thố.  Sau sinh ra  Thiếu sư, hai  mươi tuổi đã 

đỗđạt, địa vị  lên đến hàng Tam  công, ông cố  và ông  nội  cũng được triều đình 

truy tặng quan tước như vậy. Con cháu về sau nhiều đời đều được phú quý hưng 

thịnh. 

Lời bàn  

Những  cuộc  đất  chôn  tốt  hay  xấu  đều  có  quan  hệ  đến  những  nguyên  lý  nhất 

định,  không  phải con  người có  thể  cố  sức  gượng  ép  mà  cầu được.  Người  đời 

không lo tu nhân tích đức, chỉ lo  cầu thầy  địa  lý giỏi,  mong được  chỉ cho  chỗ 

đất chôn tốt lành, quan niệm như thế thật hết sức sai lầm. 



433 Trích từ sách Thiện dư đường bút thừa (善餘堂筆乘). (Chú giải của soạn giả) Câu chuyện này cũng đã được trích dẫn ở phần 

“Sông rộng giúp thuyền bè đưa người qua lại”, được ghi là trích từ sách Ý hành lục (懿行錄). 

Nhưng nếu hoàn toàn không tin phong thủy, chẳng quan tâm đến phương hướng 

ngày giờ, nói rằng chỉ cần chọn chỗ ngày sau không làm đường sá, không xây 

thành quách là có thể an táng được, ắt có thể nhầm chôn thân nhân vào nơi cuộc 

đất hung sát tuyệt địa, như thế cũng là sai lầm. 

Cứ xem như cuộc đất táng của nhà Thiếu sư phát khởi được sự tốt lành, ấy là có 

quan hệ đến việc được thần nhân mách bảo, thì thấy rằng thuyết phong thủy thật 

không thể không tin. 

Nhưng lại xét việc ông cố, ông nội của Thiếu sư đã tu nhân tích đức như thế nên 

gia đình mới gặp được cuộc đất tốt lành như thế, thì biết rằng cũng không thể 

hoàn toàn dựa vào nơi thuyết phong thủy. 

Trăm điều phúc lành cùng đến, ngàn việc tốt đẹp tụ về, đều nhờ nơi âm 

đức 

Giảng rộng 

Đế quân dạy rằng:  “Trăm điều phúc lành đồng thời đến, ngàn việc tốt đẹp hội 

 tụ về, chẳng phải nhờ việc tích tạo âm đức mà được như thế đó sao?”  Một câu 

kết này là nêu lên hiệu quả của tất cả những việc bỏ ác làm lành đã nói ở trên, 

dùng  để thâu tóm lại  bố cục của  toàn bài văn. Từ câu văn đầu nêu  ra hết thảy 

các việc hiền thiện được thực hiện đến mức “thấu tận trời xanh”, liền tương ứng 

với trong câu cuối này được kết quả “trăm điều phúc lành, ngàn việc tốt đẹp”. 

Tuy nói chung phước báo tốt đẹp là như thế, nhưng trong đó cũng không phải là 

không có sự phân tích chi ly từng việc. Chẳng hạn như, “thường không ngừng 

việc giúp người” ắt sẽ có phước báo tốt đẹp của việc giúp người, “âm thầm làm 

đủ  mọi  công  đức”  ắt  sẽ  có  phước  báo  tốt  đẹp  của  việc  làm  công  đức...  Việc 

thiện lớn lao ắt phước báo cũng lớn lao, việc thiện nhỏ nhặt ắt phước báo cũng 

nhỏ  nhặt.Chuyện  báo  ứng  có  thể  tin  chắc  như  thủy  triều  sáng  tối  lên  xuống 

không hề sai lệch, lại nhanh chóng như vung tay đánh trống, tức khắc có tiếng 

vang. 

Chữ “âm đức” được dùng hai lần trong bài văn này. Lần đầu tiên nói: “rộng làm 

những  việc  âm  đức,  thấu  tận  trời  xanh”,  đó  là  Đế  quân  lấy  việc  của  chính  tự 

thân mình ra  để dạy  dỗ, tự nói việc mình  rộng  làm âm đức đã cảm động thấu 

đến lòng trời. Lần thứ hai trong câu kết này nói rằng “trăm phúc lành, ngàn điều 

tốt  đẹp”  đều  nhờ  nơi  âm đức,  đó  là  Đế  quân  khuyến  khích,  cổ  vũ  mọi  người, 

mong  muốn tất  cả chúng  ta đều kính  ngưỡng làm  theo  giống như  Đế  quân, ắt 

cũng sẽ được sự cảm ứng “thấu tận trời xanh” như vậy. 

Trưng dẫn sự tích 

Sống cõi người hưởng phước cõi trời434 

Vua  Tần-bà-sa-laở  Ấn  Độ  có  một quan  đại  thần435 tên  Thọ-đề-già,  giàu  có  vô 

cùng, mọi thứ muốn dùng đều tự nhiên có đủ. Một hôm, quốc vương đang lâm 

triều bỗng có một cơn gió lớn nổi lên, thổi đến trước cung điện một chiếc khăn 

tay bằng loại vải trắng cực kỳ mịn màng xinh đẹp, không giống bất kỳ loại vải 

nào ở thế gian. Vua lập tức mang đưa cho tất cả các quan trong triều xem qua, ai 

cũng cho rằng đất nước sắp được hưng thịnhnên trời ban điềm lành. Chỉ có Thọ-

đề-già lặng  im không nói  gì.Vua  hỏi vì sao  không  nói, ông  thưa: “Thật  không 

dám nói dối bệ hạ, cái khăn đó là của nhà tôi dùng để lau mình, giặt phơi bên bờ 

hồ,tình cờ bị gió thổi đến đây.” 

Mấy hôm saulại có một bông hoa chín màu tuyệt đẹp, 436 lớn như bánh xe,từ đâu 

bay  đến  rơi  xuống  ngay  trước  điện  của  vua.Vua  lại  gọi  đến  hỏi,  Thọ-đề-già 

thưa:  “Thật  không dám nói dối bệ hạ, đó  là bông hoa héo  ở vườn sau  nhà  tôi, 

tình cờ bị gió thổi đến đây.” 

Vua  hết sức  kinh  ngạc,  liền nói  với  Thọ-đề-già:  “Ta  muốn  đến  nhà  ông  thăm 

viếng  xem  chơi,  định  dẫn  theo  chừng  200.000  người,  nhà  ông  có  đủ  chỗ 

không?”Thọ-đề-già thưa: “Xin tùy ý bệ hạ.”Vua lại nói: “Ta nên đến vào ngày 

nào,ông có thể chuẩn bị kịp không?”Thọ-đề-già thưa: “Xin tùy bệ hạ chọn ngày, 

tôi  không  cần phải  chuẩn  bị.  Nhà tôi  có giường  ghế tự nhiên xuất hiện theo  ý 

muốn, không cần người mang ra; thức ăn tự nhiên mà có, không cần người nấu 

nướng;khi muốn ăn thì thức ăn tự nhiên hiện đến,khi ăn xong thì tự nhiên mất 

đi, không cần dọn dẹp.” 



434 Trích từ kinh Thọ-đề-già (樹提伽經). (Chú giải của soạn giả)Tên đầy đủ của kinh này là Phật thuyết Thọ-đề-già kinh (佛說

樹提伽經), được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 14, có hai dị bản khác nhau mang kinh số 540a và 540b, 

mỗi bản đều có 1 quyển, đều ghi là do ngài Cầu-na-bạt-đà-la dịch từ Phạn ngữ sang Hán ngữ vào đời Lưu Tống. Trong bản 

540a, chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 22, trang 825, tờ a. Trong bản 540b thì chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 9, trang 826, tờ 

a. Chuyện được lược kể lại, không trích nguyên văn kinh. 

435 Cả hai bản kinh 540a và 540b đều dùng chữ “trưởng giả” (長者) để chỉ ông Thọ-đề-già. An Sỹ toàn thư chép là đại thần (大

臣) có lẽ cố ý điều chỉnh cho phù hợp với nội dung trong kinh. 

436 An Sỹ toàn thư chép là “cửu sắc kim hoa” (九色金花), giống với bản kinh 540a. Tuy nhiên, bản 540b chép là “cửu sắc chi 

hoa”  (九色之花)  hợp  lý  hơn,  vì  là  hoa  tươi  nên  không  phải  bằng  vàng  (kim  hoa),  và  đã  nói  có  9  màu  (cửu  sắc)  thì  cũng 

không thể là hoa màu vàng (kim hoa). Chúng tôi dịch theo bản kinh 540b. 

Vua  liền  dẫn  theo  200.000  người  đến  nhà  Thọ-đề-già  theo  cửa  phía  nam  đi 

vào.Vừa bước vào liền gặp một đứa trẻ437dung mạo hết sức xinh đẹp dễ thương, 

vua hỏi: “Đây là con cháu của ông phải không?”Thọ-đề-già đáp: “Thưa không, 

đó  là  đứa đầy tớ  giữ cửa nhà tôi.”Vua  lại đi tiếp  vào đến  cửa  trong, nhìn thấy 

một thiếu nữ438xinh đẹp tuyệt trần, liền hỏi: “Đây là vợ ông phải không?”Thọ-

đề-già đáp: “Thưa không, đây là đứa nữ tì lo việc giữ cửa trong.” Vua lại đi tiếp, 

vào  đến  trước  sân  nhà,  thấy  vách  nhà  bằng  bạc  trắng,  nền  đất  bằng  thủy  tinh 

trong  suốt,  vua  nhìn  tưởng  là  nước  nên  không  dám  bước  chân  lên.Thọ-đề-già 

liền nói: “Nền thủy tinh này cứng chắc lắm, không gì có thể phá vỡ được.”Liền 

đi trước dẫn đường cho vua bước vào, bên trong đã có giường vàng, ghế ngọc 

sẵn sàng. 

Phu  nhân  của  Thọ-đề-già  từ  bên  trong  rẽ  qua  một  tấm  trướng  che  có 120  lớp 

toàn  bằng  bảy  món  báu, 439 thong  thả  bước  ra,  đến  thi  lễ  trước  mặt  vua,  vừa 

ngẩng đầu lên thì tự nhiên chảy nước mắt. Vua liền hỏi Thọ-đề-già: “Phu nhân 

của ông vì sao nhìn thấy ta lộ vẻ không vui?”Thọ-đề-già thưa: “Không phải, chỉ 

vì  trên  thân  bệ  hạ  có  mùi  khói,  vợ  tôi  không  quen  nên  bị  chảy  nước  mắt  đó 

thôi.” Vua nói: “Dân thường dùng mỡ làm dầu thắp đèn, chư hầu dùng đèn bằng 

sáp,  thiên  tử  như  ta  dùng  nhựa  sơn  để  thắp,  không  hề  nhìn thấy  khói,  vậy  mà 

trên thân ta lại có hơi khói khiến vợ ông chảy nước mắt sao?” Thọ-đề-già: “Ấy 

là vì nhà tôi không quen thắp đèn bằng những thứ như bệ hạ vừa nói, chỉ dùng 

một  viên thần châu minh nguyệt treo ở  giữa nhà, tự  nhiên tỏa sáng,  đêm cũng 

như ngày.” 

Thọ-đề-già lại đưa vua đi xem các nơi. Trước nhà có một lầu cao đến 12 tầng, 

rộng lớn mênh mông, dọc ngang hoành tráng, nhìn từ bên này thấu suốt bên kia. 

Lần lượt thăm thú các nơi trong nhà, thấm thoát đã qua một tháng mà vẫn chưa 



437 Cả  2 bản kinh 540a và 540b đều  chép là “nhất đồng tử” (一童子),  nghĩa là  chỉ có một đứa trẻ thôi. Ngoài bản Đại chánh 

tạng, chúng tôi cũng tra cứu cả 2 bản Càn Long tạng và Vĩnh Lạc Bắc tạng, đều thấy chép tương tự, nhưng An Sỹ toàn thư 

chép là “tam thập đồng tử” (三十童子), không biết căn cứ vào đâu. Xét theo văn cảnh thì việc dùng đến 30 đứa trẻ để giữ 

cửa cũng không hợp lý, nên chúng tôi dịch theo kinh văn. 

438 Tương tự như trên, chỗ này cả 2 bản kinh 540a và 540b đều chép là “nhất đồng nữ” (一童女), nghĩa là chỉ có cô gái thôi, 

nhưng An Sỹ toàn thư chép là “tam thập đồng nữ” (三十童女), không biết căn cứ vào đâu. Xét theo văn cảnh thì việc dùng 

đến 30 cô gái để giữ cửa cũng không hợp lý, nên chúng tôi dịch theo kinh văn. 

439 Bảy món báu là vàng, bạc, lưu ly, pha lê, xa-cừ, xích châu và mã não. 

đi khắp. Các quan đại thần cùng tâu xin vua hồi cung, vua không thèm để ý, tiếp 

tục đi thăm những chỗ vườn, hồ quanh nhà, lại trải qua đến một tháng nữa. Đến 

khi vua hồi cung, Thọ-đề-già liền mang ra các thứ lụa là quý báu làm quà tặng 

cho hết thảy 200.000 người cùng đi. 

Vua về cung rồi, nói với các vị đại thần rằng: “Thọ-đề-già là bầy tôi của ta, vì 

sao nhà  cửa,  vợ con,  tài sản  các thứ đều  vượt trội hơn ta? Nay ta muốn mang 

400.000 quân đến đánh lấy những tài sản ấy có được chăng?” Các đại thần đều 

cho là được. Vua liền cất quân đến vây kín nhiều vòng quanh nhà Thọ-đề-già. 

Bỗng  thấy  từ  trong  nhà  có  một  lực sĩ  mở  cửa  bước  ra, tay  cầm  cây  gậy  bằng 

vàng, vung lên múa quanh một vòng, tất cả 400.000 người ngựa đều đồng loạt 

ngã lăn xuống đất không sao đứng dậy được. 

Khi ấy, Thọ-đề-già từ trong nhà ngồi trên xe bằng gỗ quý có khảm xa cừ đi ra, 

hỏi  mọi  người  rằng:  “Các  vị  có  muốn  đứng  dậy  chăng?”  Mọi  người  đều  nói 

muốn. Thọ-đề-già liền vẫy tay một cái, tự nhiên tất cả người ngựa đều đứng dậy 

được. Vua biết không thể dùng sức mạnh để cướp đoạt, liền tự lui binh về. 

Lời bàn  

Sau đó, vua Tần-bà-sa-la cùng với Thọ-đề-già đi đến chỗ đức Thế Tôn,thưa hỏi 

về nhân duyên đời trước của Thọ-đề-già. Đức Phật dạy: “Cách đây vô số kiếp 

về trước, có một người khách buôn, khi đi qua một con đường núi,nhìn thấy một 

vị tăng  đang  bị bệnh, ông  liền phát tâm cung  kính cúng dường,  lo lắng  cho  vị 

tăng ấy có chỗ ở, đồ ăn thức uống và đầy đủ tất cả mọi thứ cần dùng, không để 

thiếu thốn bất cứ món gì. Sau đó lại phát nguyện rằng: ‘Nguyện trong đời sau 

tôi  sẽ  có  được  sự cung  ứng  mọi  thứ tự  nhiên  như  trên  cõi  trời,  lại  nguyện  tôi 

được sớm  thành  quả  Phật,  cứu  vớt  tất  cả  chúng sinh  trong  ba  đường  dữ.’Nhờ 

phước lành của sự bố thí cúng dường đó mà đến đời này, tuy sống trên mặt đất 

nhưng được hưởng phước như ở cõi trời. Khách buôn ngày đó nay chính là ông 

Thọ-đề-già, vị tăng có bệnh ngày đó nay chính là ta.” 

Phước báo của cả nhà440 

Vào thời đức Phật còn tại thế, trong thành Bạt-đề có một vị đại cư sĩ tên là Mân-

đồ, giàu có vô cùng, mọi người trong thành nếu có bất kỳ nhu cầu gì cũng đều 

được ông tùy ý chu cấp cho đầy đủ. 

Trong kho lúa nhà ông Mân-đồ có một cái lỗ lớn như bánh xe, lúa thóc từ trong 

đó tự nhiên tuôn ra. Vợ ông lấy 8 thăng gạo nấu thành cơm cho bốn bộ binh với 

khách  đến  từ  bốn  phương  cùng  ăn  mà  vẫn  không  hết.  Con  ông  lấy  một  ngàn 

lượng vàng mang ra tùy ý phân phát cho bốn bộ binh cùng tất cả những người 

hành  khất  từ  bốn  phương  kéo  đến  nhưng  vẫn  không  hết.  Vợ  ông  lấy  một  gói 

hương bột thơm xoa lên thân cho bốn bộ binh và người từ bốn phương đến xin 

nhưng vẫn không hết. Nô bộc của ông chỉ dùng một mảnh ruộng cày mà được 

rất nhiều lúa thóc. Con hầu của ông lấy 8 thăng lúa mang cho ngựa của bốn bộ 

binh cùng ăn mà vẫn không hết. 

Tất  cả những người trong nhà cư sĩ Mân-đồ đều  tranh nhau, ai  cũng  cho  rằng 

phước  lực  của  mình là hơn. Mân-đồ liền  tìm đến thưa hỏi đức Phật.  Đức Phật 

dạy: “Nếu nói về phước lực thì tất cả người trong nhà ông đều có cả.” Rồi đức 

Phật kể về nhân duyên đời trước rằng:  

“Xưa kia, trong thành Vương Xá có một người thợ dệt. Một hôm ông cùng vợ 

và con cái, nô bộc, con hầu đều sắp sửa dùng cơm thì có một vị Bích-chi Phật441 

đến khất thực. Cả nhà  ai cũng muốn  lấy  phần ăn của mình để cúng dường,  vị 

Bích-chi Phật liền dạy: ‘Chỉ cần mỗi người bớt một chút thức ăn thôi, như thế 

các  người  không  phải chịu  đói mà  ta  cũng  được  no.’  Mọi người  liền  vâng  lời 

làm  theo.  Vị Bích-chi  Phật  thọ  thực  vừa  xong  liền  bay  lên  hư  không,  hiện  đủ 



440 Trích từ Tứ phần luật (四分律). (Chú giải của soạn giả) Bộ luật này được đưa vào Đại Chánh tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 

22, kinh số 1428, tổng cộng có 60 quyển, do các ngài Phật-đà-da-xá và Trúc Phật Niệm cùng dịch từ Phạn văn sang Hán văn 

vào đời Dao Tần. Tuy nhiên, đoạn trích này thật ra là lấy từ sách Pháp uyển châu lâm (法苑珠林), được đưa vào Đại Chánh 

tân tu Đại tạng kinh thuộc tập 53, kinh số 2122, tổng cộng có 100 quyển, do ngài Đạo Thế soạn vào đời Đường. Đoạn trích 

này bắt đầu từ dòng thứ 13, trang 879a, quyển 80, mở đầu bằng câu “Hựu Tứ phần luật cập Sa-di tắc luật vân -又四分律及

彌沙塞律云” (Lại như trong Tứ phần luật và Sa-di tắc luật có nói rằng). Do câu này mà An Sỹ toàn thư đã dẫn chú là trích 

từ Tứ phần luật. 

441 Bích-chi Phật (辟支佛),phiên âm từ Phạn ngữ là Pratyeka-buddha, cũng gọi là Bích-chi-ca Phật, còn có các danh xưng tương 

đương  thường  gặp  khác  là  Duyên  giác  Phật,  Độc  giác  Phật.  Đây  là  những  vị  ra  đời  vào  lúc  không  có  Phật, tự  mình  quán 

chiếu Mười hai nhân duyên mà được chứng ngộ giải thoát, do đó mà gọi là độc giác (tự giác ngộ một mình) hay duyên giác 

(nhờ quán nhân duyên mà giác ngộ). 

các phép thần biến. Cả nhà người thợ dệt được nhìn thấy đều hết sức hoan hỷ. 

Sau  khi  qua  đời,  họ  đều được  sinh  lên cõi  trời.  Đến  nay  sinh  trong  cõi  người 

nhưng phước báo vẫn còn chưa hết nên được như thế.” 

Lời bàn 

Tục ngữ có câu: “Một người có phước, cả nhà cùng hưởng.”Tuy nói thế nhưng 

cần phải biết rằng, những người sống cùng trong một nhàdù có được ảnh hưởng 

phước báo của người kia, nhưng tự thân họ cũng đều có phước báo riêng, chỉ có 

điều  là  phước  lớn  hay  nhỏ  đều  tùy  thuộc  vào  nhân  duyên  đời  trước  của  mỗi 

người. Cho nên con cái của những nhà sang quý ắt không có tướng mạo của kẻ 

ăn mày, mà con cái của những nhà hèn kém cũng không thể có được vận mệnh 

của  hàng  công khanh quan  tướng. Vì  sao như thế?  Ấy  là vì  nghiệp báo tương 

đồng chiêu cảm lẫn nhau, nên nghiệp lực giống nhau tất nhiên sẽ cùng tụ hội về 

chung một nhà. 

Nhiều đời khoa bảng442 

Huyện Thái Thương thuộc tỉnh Giang Tô có người tên Vương Tích Tước, tên tự 

là  Nguyên  Ngự,  hiệu  là  Kinh  Thạch,  vua ban  tên  thụy  là  Văn  Túc. 443Ông  bản 

tính  khiêm  tốn, nhân  từ  hòa ái,  thường  ngày  luôn  âm thầm  làm  rất  nhiều  việc 

công  đức.  Triều  Minh,  vào  đời  Minh  Thần  Tông  được  phong  đến  chức  Thủ 

phụ. 444 Tuy được sang quý hiển vinh, ông vẫn sống chung thủy trọn đời với vợ, 

không nạp tiểu thiếp. Chùa  chiền các  nơi bất  kể  lớn hay  nhỏ  ông đều ủng  hộ, 

viết hoành phi cúng dường. Những năm về già, ông cho rước thợ về nấu vàng, 

bạc chế thành mực vẽ để vẽ tranh tượng Bồ Tát Quán Thế Âm, rồi tự tay viết 



442 Trích từ sách Hiện quả tùy lục (現果隨錄). (Chú giải của soạn giả) Sách này được đưa vào Vạn tân toản Tục tạng kinh, thuộc 

tập 88, kinh số 1642, tổng cộng có 4 quyển, do ngài Giới Hiển ghi chép vào đời Minh. Câu chuyện này bắt đầu từ dòng thứ 

13, trang 39, tờ c, thuộc quyển 3. Soạn giả đã lược kể lại chứ không trích nguyên văn từ trong sách. 

443 Vương Tích Tước là một vị quan nổi bật đời Minh Thần Tông, sau khi mất còn được vua truy tặng là Thái Bảo, cho lập đền 

thờ. Ông sinh năm 1534, mất năm 1614. Năm 1562 ông tham gia kỳ thi Hội, đỗ đầu, tiếp theo thi Đình đỗ thứ nhì, sau Thân 

Thời Hành. Ông lần lượt giữ các chức quan Hàn lâm viện biên tu, Thị giảng học sĩ,Lễ bộ hữu thị lang... Đến mùa xuân năm 

1593 thì thăng đến chức  Thủ phụ.  Tiểu sử của ông được chép trong sách Minh sử, quyển 218. Em trai ông là Vương Đỉnh 

Tước cũng đỗ tiến sĩ, làm quan nhiều năm, thường làm việc thiện cứu người giúp đời, nhiều đến nỗi người dân Thái Thương 

cảm kích tôn xưng là Cứu Mệnh Vương Bồ Tát. 

444 Thủ phụ: chức quan đứng đầu triều chính, tương đương với Tể tướng. 

bản Tâm kinh Bát-nhã lên mỗi bức, cúng dường phân phát cho rất nhiều người, 

bất kể số lượng. 

Con trai của Vương Tích Tước là Vương Hoành, tức tiên sinh Câu Sơn, từng thi 

đỗ Bảng nhãn. 

Cháu nội của Vương Tích Tước là Vương Thời Mẫn, tức tiên sinh Yên Khách, 

là người thường  tu sửa đức hạnh, hết sức  tin sâu  Tam  bảo,  mỗi buổi sáng đều 

dậy thật sớm súc miệng rửa mặt rồi lễ lạy tụng kinh.Ông thường nói với người 

khác rằng: “Ta từ năm 17 tuổi đã trì kinh Kim cang mỗi ngày, cho đến nay gần 

80  tuổi  vẫn  chưa  từng  bỏ  sót  ngày  nào.”  Năm  mất  mùa  đói  kém,  tiên  sinh  là 

người  đầu  tiên  đề  xuất  việc  bán  gạo  trong  kho  địa  phương  ra  với  giá  thấp  để 

bình  ổn,  cũng  như  nấu  cháo  cứu  tế  dân  nghèo.  Người  cùng  làng  có  ông  Lục 

Doãn  Thăng,  hiệu  là  Hiếu  Liêm,  tên  tự  là  Tử  Tựu,  một  hôm  nằm  mộng  thấy 

mình đi đến một ngôi chùa lớn, có 6 người cùng gánh đậu tới. Nhìn vào chỗ đậu 

ấy thì thấy có đậu nành  lẫn  lộn với những hạt  đậu  ngựa rất to. Hiếu Liêm lấy 

làm  ngạc  nhiên  liền  lên  tiếng  hỏi,  có  vị  tăng  già  đứng  bên  cạnh  đáp:  “Đó  là 

những việc thiện mà ông Yên Khách trước đây đã từng làm. Cứ mỗi việc thiện 

lớn thì tính bằng một hạt đậu ngựa, mỗi việc thiện nhỏ là một hạt đậu nành. Tất 

cả đã được 600 cân.”Hiếu Liêm tỉnh dậy đem việc này kể với mọi người nên ai 

ai cũng biết. 

Tiên sinh Yên Khách sinh được 9 người con, hơn 20 người cháu, tất cả đều đỗ 

đạt cao, quan chức lớn. Người con thứ 8 là Vương Thiểm cũng được giữ cương 

vị quan trọng trong triều đình nhà Thanh, 445 tiên sinh cũng được triều đình truy 

tặng tước quan như con. Con cháu về sau nối đời vinh hiển không dứt. 

Lời bàn 

Những người có danh thơm tiếng tốt qua nhiều đời ở đất Thái Thương đều được 

ghi chép trong quốc sử, hoặc trong các bản gia phả tộc họ, nhiều không kể hết. 



445 Vương Thiểm sinh năm 1645, mất năm 1728, đỗ tiến sĩ vào năm Giáp Tuất, niên hiệu Khang Hy năm thứ 9 (1670), lần lượt 

giữ nhiều chức quan lớn. Đến năm 1704 thăng chức Hình bộ thượng thư, rồi lần lượt giữ các chức thượng thưCông bộ, Binh 

bộ, Lễ bộ.Niên hiệu Khang Hy năm thứ 51 (1712) được phong Văn uyên các Đại học sĩ, kiêm chức Lễ bộ thượng thư. 

Nay  chỉ xin đặc  biệt trích  ra  đôi điều  từ sách  Hiện quả tùy lục do  Vân  Sư  ghi 

chép, 446 đưa vào thiên cuối này để góp phần vào việc khuyến thiện. 

Tạo phúc cho cả vùng Giang Nam447 

Vùng Côn Sơn có người tên Từ Tại Xuyên, tên húy là Nhữ Long, là con trai của 

Từ  Thân,  vốn  trước  là  quan  chủ  sự  ở  Hình  bộ.  Từ  Tại  Xuyên  rất  giỏi  văn 

chương, Nghiêm Nột448 ở Ngu Sơn449 mời ông về làm thầy dạy học trong nhà. 

Trong  thời  gian  trước đó, bọn  giặc  cướp  Nhật Bản  hung hăng bạo ngược  lộng 

hành,  khắp  vùng  duyên  hải  của  hai  tỉnh  Giang  Tô,  Triết  Giang  đều  vì  chiến 

tranh  mà  bị tàn  phá,  dân  chúng  khổ  sở  chẳng  biết  dựa  vào  đâu  mà sống.  Đến 

năm  Ất  Mão  thuộc  niên  hiệu  Gia  Tĩnh  thứ  34, 450 hai  vùng  Tô  Châu  và  Tùng 

Giang có đến 4 quận mất mùa đói thiếu, dân nghèo lưu lạc đầy đường. Khi ấy, 

các đại thần lo  việc dẹp  loạn  chỉ nặng về chiến cuộc, không  dám trình tấu  lên 

triều đình những sự khổ sở đói kém của dân chúng. Bấy giờ, quan Cung đạm451 

của  phủ  Thái  tử  hiện  đang  ở  nhà  Nghiêm  Nột.  Từ  Tại  Xuyên  khuyên  họ 

Nghiêm nên vì dân  thỉnh mệnh  triều đình,  Nghiêm  Nột do dự chưa quyết.  Tại 

Xuyên liền thay ông ta soạn thảo một sớ văn lưu loát đến mấy ngàn câu, văn từ 

hết  sức  chí  thành  khẩn  thiết,  để  sẵn  trong  ống  tay  áo  rộng,  rồi  đến  chỗ  họ 

Nghiêm khẩn khoản thuyết phục. Họ Nghiêm vẫn chưa đồng ý, muốn mời một 

thầy bói mù nổi tiếng linh nghiệm đến để quyết định việc này. Tại Xuyên liền 

thắp  hương  khấn  cáo  trời  đất,  cầu  nguyện  trời  cao  chứng  giám  giúp  cho  việc 

cứu dân được thành tựu, đồng thời kín đáo cho người mang tiền đến biếu thầy 

bói, nhờ  gieo quẻ theo ý  mình.  Kết quả  gieo được quẻ thăng,  nội dung quẻ  là 

“trời  cao  cùng  trợ  giúp,  mọi  sự  đều tốt  lành”.  Từ  Tại  Xuyên  dựa theo đó  liền 

bàn với họ Nghiêm rằng quẻ này ứng với mọi sự tốt đẹp, nếu dâng sớ lên triều 



446 Sách này trong Tục tạng kinh ghi rõ là do Đại sư Giới Hiển ghi chép. Đại sư từng trụ trì tại núi Vân Cư, có lẽ vì thế mà tiên 

sinh An Sỹ gọi ngài là Vân Sư. 

447 Chuyện này xem trong Đông Hải gia thừa (東海家乘). (Chú giải của soạn giả) 

448 Nghiêm Nột, tên tự là Mẫn Khanh, sinh năm 1511, mất năm 1584, sau khi mất được vua ban tên thụy là Văn Tĩnh. Ông đỗ 

tiến sĩ năm 1541, từng làm quan thăng đến các chức Lễ bộ tả thị lang, Lễ bộ hữu thị lang, Lại bộ thượng thư. 

449 Nay là huyện Thường Thục thuộc tỉnh Giang Tô. 

450 Tức là năm 1555. 

451 Chức quan lo việc cung ứng mọi nhu cầu cho Thái tử. 

đình  sẽ  được  chuẩn  thuận,  chẳng  những  muôn  dân  được  hưởng  phúc  mà  bản 

thân người dâng sớ cũng sẽ được quyền cao lộc hậu. Họ Nghiêm vui mừng lắm, 

liền  mạnh  dạn  dâng sớ lên.  Quả nhiên  được triều đình chuẩn thuận, đồng  loạt 

miễn  thuế  cho  dân chúng  trong toàn  tỉnh Giang  Nam,  ngay  cả  số  thóc  đã  vận 

chuyển về nhập kho rồi cũng cho dân được nhận đủ lại y số đã nộp. Người dân 

mừng  vui  khôn  xiết,  tiếng  ngợi  ca  vang  khắp  xóm  thôn.  Không  bao  lâu  sau, 

Nghiêm  Nột  được  triệu  về  triều,  thăng  đến  chức  Thượng  thư  nắm  giữ  quyền 

chính.  Từ  Tại  Xuyên  sau  đó  được  bổ  làm  huyện  lệnh  Giao  Hà,  lập  được  rất 

nhiều công trạng. 

Con  trưởng  của  Từ  Tại  Xuyên  là  Từ  Ưng  Sính, 452 làm  quan  thăng  đến  chức 

Thái bộc Thiếu khanh. 

Cháu  cố  của  Từ  Ưng  Sính  có  ba  anh  em  là  Từ  Càn  Học,  Từ  Bỉnh  Nghĩa,  Từ 

Nguyên Văn cùng nhau thi đỗ ba vị trí đầu bảng là Trạng nguyên, Bảng nhãn và 

Thám hoa. 

Từ  Càn  Học  làm  quan  Tư  khấu,  sinh  được  5  người  con  là  Từ  Thọ  Cốc,Từ 

Quýnh, Từ Thọ Mẫn, Từ Thọ Bình và Từ Tuấn, cả 5 người đều thi đỗ tiến sĩ, 

người đương thời gọi là “Ngũ tử đăng khoa”. Người nhỏ tuổi nhất là Từ Tuấn 

được  phong  đến  chức  Hàn  lâm  Học  sĩ.  Con  cháu  về  sau  đỗ  đạt  làm  quan  rất 

nhiều, thành một dòng họ khoa bảng hưng thịnh bậc nhất. 

Lời bàn 

Trong  khoảng  năm  Kỷ  Tỵ  hoặc  Canh  Ngọ  thuộc  niên  hiệu  Khang  Hy, 453 tiên 

sinh Lập Trai vào lúc sắp nhận chức Tướng quốc, ở tại nhà khởi thảo một bản 

sớ chương, đề nghị xét lại việc thuế má ở Tô Châu và Tùng Giang quá cao, xin 

được miễn giảm. 

Khi ấy có một người họ Trần ra sức ngăn cản, nói rằng những khoản thu dùng 

cho  việc  quốc  gia  không  thể  nhất  thời  giảm  đi  quá  nhiều,  lại  nói  rằng  những 

quan chức có ruộng đất ở Tô Châu sẽ ganh ghét gây ra chuyện không hay. Cuối 

cùng ông ta lại tự mình thay Lập Trai thảo ra một bản sớ chương, thúc giục tiên 



452Từ Ưng Sính, tên tự là Bá Hoành, đỗ tiến sĩ năm 1583. 

453 Tức là trong khoảng năm 1689-1690. 

sinh trình lên triều đình, đại ý trong đó nói là nên gác lại việc miễn giảm thuế. 

Về sau, việc miễn thuế do đó mà không được thực hiện. 

Ngay trong năm đó, người họ Trần kia bỗng nhiên chết tại nhà. Lập Trai cũng 

bị bãi chức Tướng quốc, về làm dân thường. 

Đem việc này so với việc Từ Tại Xuyên thay Nghiêm Nột thảo sớ chương, quả 

là khác nhau một trời một vực. Người đời khi nhắc đến chuyện này thường quy 

lỗi hoàn toàn cho quan Tướng quốc, cũng thật oan uổng. Người họ Trần kia vốn 

quê ở Gia Định, chỉ là giấu tên không nói ra thôi. 

Giảng rộng bài văn Âm chất của Văn Xương Đế quân 

Hết quyển hạ 



cover_image.jpg





